
Addis Ababa, Ethiopia        P. O. Box 3243        Telephone: 5517 700          Fax: 5517844 

Website:   www.au.int 

 
 

CONFÉRENCE DE L'UNION AFRICAINE 
Trente-neuvième Session ordinaire 
14 - 15 février 2026 
Addis-Abeba (ÉTHIOPIE) 

Assembly/AU/20(XXXIX) 

Original : français 

 
 
 
 

 

ETUDE RELATIVE AUX IMPLICATIONS DE LA QUALIFICATION DE 
LA COLONISATION COMME CRIME CONTRE L’HUMANITÉ AINSI 

QUE DE LA QUALIFICATION DE CERTAINS ACTES COMMIS 
PENDANT L’ESCLAVAGE, LA DÉPORTATION ET LA 
COLONISATION COMME ACTES DE GÉNOCIDE À  

L’ENCONTRE DES PEUPLES D’AFRIQUE 
 
 
 
 

Pr Alain Didier OLINGA et Pr Samia BOUROUBA 
Membres de la CUADI 

 

AFRICAN UNION 

 

UNION AFRICAINE 

 UNIÃO AFRICANA 

UMOJA WA AFRIKA UNIÓN AFRICANA 



Assembly/AU/20(XXXIX) 
Page i 

 

 
Plan 

 
I. Introduction  

 
II. Bases juridiques de la qualification de la colonisation de crime contre l’humanité 

et de certains actes commis pendant l’esclavage, la déportation et la 
colonisation comme actes de génocide contre les peuples d’Afrique 
 
1. La colonisation : crime contre l’humanité ? 
2. La colonisation et les pratiques coloniales : crimes contre l’humanité et de 

génocide 
3. Certains actes commis pendant l’esclavage, la déportation et la colonisation 

: actes de génocide ? 
4. Les obstacles à la qualification et les moyens d’y remédier 
 

III. Responsabilité internationale pour violations historiques  
 

IV. Réparations pour esclavage, déportation et colonisation des peuples d’Afrique 
 

V. Colonisation, actes commis pendant l’esclavage, la déportation et la 
colonisation et normes impératives  
 

VI. Conclusions   
 

VII. Recommandations 
 



Assembly/AU/20(XXXIX) 
Page 1 

 

 
L’essentiel 
 

1. Le présent rapport contient les premiers éléments d’une réflexion devant permettre à 
l’UA de porter, en Afrique et au niveau mondial, une stratégie pertinente et gagnante pour la 
réparation des préjudices causés aux peuples africains par l’esclavage, la déportation et la 
colonisation. L’étude s’est essayée à saisir les phénomènes et les manifestations de 
l’esclavage, de la déportation et de la colonisation comme crimes contre l’humanité ou comme 
actes de génocide. Il y a donc à la fois des phénomènes d’ensemble et des « actes » 
participant de ces phénomènes ou commis dans le cadre de ces politiques. L’étude conclue 
que l’esclavage, la déportation et la colonisation sont des crimes contre l’humanité, et que 
certains actes commis pendant la colonisation peuvent être considérés comme des actes de 
génocide. L’étude a engagé le chantier des implications en termes de responsabilité, 
notamment des Etats colonisateurs et esclavagistes. La réflexion sera approfondie en ce qui 
concerne les bénéficiaires réels identifiables aujourd’hui des fruits de la colonisation et de 
l’esclavage transatlantique. Ce rapport est un document de départ devant être enrichi par des 
recherches et des développements ultérieurs. 
 
I. Introduction 
 
2. Les questions relatives à la colonisation, à l’esclavage transatlantique, à la 
déportation et aux actes qui peuvent y être liés constituent pour l’Afrique une histoire 
douloureuse, tant par les violations et humiliations subies par les peuples d’Afrique 
durant de longues périodes, que par l’étendue de leurs conséquences humaines en 
termes de crimes de masse n’ayant épargné aucune contrée du continent à quelques 
exceptions près. Plusieurs œuvres scientifiques réalisées par des historiens et juristes 
africains et en dehors du continent soulignent l’ampleur des préjudices causés aux 
peuples d’Afrique par ce triptyque, dont nous dresserons un tableau global dans les 
développements qui vont suivre.  
 
3. L’esclavagisation des personnes africaines, leur déracinement à travers la 
déportation et leur asservissement à travers la colonisation constituent des atteintes 
historiques, dont les effets continuent d’être visibles jusqu’à l’heure actuelle. 
Pratiquement aucun territoire de l’Afrique, à quelques exceptions près, n’a échappé 
au colonialisme, qui s’est étalé sur de longues périodes avec son lot d’atrocités dont 
ont été victimes les peuples d’Afrique, inventoriées de manière détaillée par la 
République du Togo dans sa proposition sur la qualification du triptyque de crimes 
contre l’humanité et de crimes génocide,  à savoir: actes de génocides des troupes 
allemandes ou des forces de la Deuxième Reich contre environ 80% du peuple herero 
et 50% du peuple nama de la Namibie actuelle entre 1904 et 1908, la violence 
policière, les massacres et la déportation, les viols des femmes africaines, la 
confiscation des terres des communautés par des colons, les bombardements, les 
exécutions extrajudiciaires et l’usage à grande échelle de la torture1, auxquels nous 
pourrons ajouter le travail forcé, la violence extrême,  la répression politique, la 
destruction des économies locales, les famines, sans oublier les funestes essais 
nucléaires. 
 

                                                             
1 Note conceptuelle, Qualification de l’esclavage, de la déportation et de la colonisation de crimes contre 

l’humanité et de crimes génocide contre les peuples d’Afrique (Point proposé par la République Togolaise) à la 

38e session ordinaire de la Conférence de l’UA tenue les 15 et 16 février 2025. 



Assembly/AU/20(XXXIX) 
Page 2 

 

4. Qualifiées à juste titre de « violations historiques » dans l’abondante littérature 
juridique2, elles demeurent au centre de l’intérêt de l’Afrique, comme le démontrent 
plusieurs démarches et commémorations instaurées par les institutions de 
l’Organisation de l’Unité Africaine OUA) puis de l’Union Africaine(UA), ainsi qu’à 
travers les déclarations et résolutions adoptées par l’Assemblée Générale des Nations 
Unies. La décision 3prise par la Conférence de l’UA d’adopter la : « Justice pour les 
Africains et les personnes d’ascendance africaine par les réparations » comme thème 
de l’année 2025, constitue l’aboutissement d’un long processus de quête de justice 
pour une Afrique longtemps meurtrie du fait de colonisation mais aussi de l’esclavage 
et de la déportation, notamment par le biais de demandes juridiquement fondés de 
réparations pour tous les dommages subis. En prenant à bras le corps la question, 
l’UA s’inscrit en tant qu’organisation dans le sillage de travaux scientifiques4, de 
discussions et d’initiatives politico-diplomatiques engagées de par le monde. Dans les 
anciens pays colonisateurs et impliqués dans la traite transatlatique, controverses 
politiques et initiatives s’entremêlent, notamment en France5, au Royaume-Uni6, en 
Allemagne7, en Belgique8. Au plan régional, le Parlement européen a le 19 juin 2020 
adopté une résolution dans laquelle il « déclare que la traite des esclaves est un crime 
contre l’humanité ». Plus spécifiquement la CARICOM a pris depuis 2014 le leadership 
de la revendication des réparations pour l’esclavage et la traite négrière en adoptant 
un plan en dix points. L’UA et la CARICOM ont du reste décidé, en septembre 2025 à 

                                                             
2 Nous pourrons nous référer à titre illustratif à : Pierre D’ARGENT, « Les réparations pour violations 

historiques », in La protection internationale des droits de l’homme et les droits des victimes. Bruxelles, 

BRUYLANT,  2009, pp 195-220. Les Etats africains parlent d’injustices historiques. Rodolphe Solbiac et le MIR. 

Le procès en réparation de l’esclavagisation des Africains. Les plaidoiries des avocats du M.I.R. Paris, 

l’Harmatan, 2023. 

3 Décision Assembly/AU/Dec.884 (XXXVII 

4 Les travaux sont nombreux. A titre indicatif, l’on renvoie ici aux travaux d’Olivette Otélé, Mémoire et politique : 

l’enrichissement de Bristol par le commerce triangulaire, objet de polémique. Thèse de Doctorat, Université de 

Paris 4, 2005. Voir de la même auteure Une histoire de l’esclavage britannique. Paris, Unicité, 2008. Voir aussi 

Ana Lucia Aranjo, Réparations. Combats pour lamémoire de l’esclavage (XVIIIè-XXIè siècle). Paris, Seuil, 2025. 

B. Jolibert, « L’esclavage : un crime contre l’humanité (à propos de quelques confusions courantes) ». 
https://hal.univ-reunion.fr/hal-02486477v1, 21 février 2020. 
5 Voir la loi du 21 mai 2001, dite « Loi Taubira » tendant à la reconnaissance de la traite et de l’esclavage en tant 

que crime contre l’humanité. Voir aussi Lionel Zinsou, Mémoire de l’esclavage, devoir d’avenir. Rapport de 

préfiguration de la Fondation pour la mémoire de l’esclavage, de la traite et de leurs abolitions. Paris, La 

Documentation Française, 2017. 
6 Pays dans lequel la réticence gouvernementale à discuter des réparations pour la colonisation et la traite 

esclavagiste reste tenace, en dépit du travail de la député Travailliste d’origine ghanéenne Bell Ribeiro-Addy et 

des excuses présentées le 23 mars 2022 par le Prince William en visite en Jamaïque en ces termes : « l’esclavage 

était odieux et n’aurait jamais dû arriver ». 
7 Le 28 mai 2021, l’Allemagne reconnaît avoir commis un génocide contre les populations Herero et Nama en 

Namibie pendant l’ère coloniale. Dans le communiqué du Ministre allemand des affaires étrangères Heiko Maas, 
il est dit que « nous qualifions maintenant officiellement ces événements pour ce qu’ils sont du point de vue 

d’aujourd’hui : un génocide ». Le communiqué ajoutait : « à la lumière de la responsabilité historique et morale 

de l’Allemagne, nous allons demander pardon à la Namibie et aux descendants des victimes ». 
8 Le 2 décembre 2024, la Cour d’Appel de Bruxelles a reconnu la responsabilité de l’Etat belge dans l’enlèvement 

et la ségrégation raciale systématique d’enfants métis sous le régime colonial belge en RDC, les qualifiant de 

crimes contre l’humanité et écartant leur prescription. Voir Gabriel Ajahu Mastaki et Christelle Kabula Wa 

Kalumba, « L’Etat belge condamné pour crime contre l’humanité contre les enfants métis au Congo : un pas vers 

la reconnaissance des injustices coloniales ? » Cahiers de l’EDM, janvier –février 2025. Voir aussi J. Vervvort, 

« La Belgique face à son pasé colonial : l’affaire des enfants métis et la qualification de crime contre l’humanité ». 

La Revue des Droits de l’Homme, 2023, n°23. 

https://hal.univ-reunion.fr/hal-02486477v1


Assembly/AU/20(XXXIX) 
Page 3 

 

Addis-Abeba, de coordonner leurs initiatives sur la question des demandes de 
réparation. 
 
5. La Commission de l’Union Africaine sur le Droit International (ci-après la 
CUADI) en décidant lors de sa 25e session ordinaire tenue du 12 au 27 mai 2025 
d’inclure dans son programme de travail la question de « La qualification de 
l’esclavage, de la déportation et de la colonisation de crimes contre l’humanité et de 
génocide contre les peuples d’Afrique », fait suite à la demande formulée par la 
Conférence de l’UA dans sa décision Assembly/AU/Dec.934(XXXVIII) précédemment 
citée9. Il y a lieu de s’arrêter à la formulation de l’étude sollicitée par la plus haute 
instance de l’organisation continentale, constater la conception différente de la mission 
confiée à la CUADI entre le projet de décision préparé par le gouvernement togolais 
et la décision finale portant sur la qualification de la colonisation comme crime contre 
l’humanité ainsi que sur la qualification de certains actes commis pendant l’esclavage, 
la déportation et la colonisation comme actes de génocide à l’encontre des peuples 
d’Afrique. Dans le projet de décision, il est demandé à la CUADI « d’entreprendre une 
étude sur la qualification »10, alors que la décision officielle demande « d’entreprendre 
une étude sur les implications de la qualification »11 insinuant ainsi qu’une telle 
qualification existe.  
 
6. Il apparait nécessaire pour déduire toutes les implications de faire le point sur 
la qualification, qui doit ressortir de manière non équivoque afin de constituer une base 
pour les réparations demandées au profit des victimes que sont les peuples d’Afrique. 
Il y a lieu de rappeler à cet effet que la Conférence de l’UA a considéré la question des 
réparations pour l’esclavage transatlantique, le colonialisme et l’Apartheid comme une 
question et un projet phare de l’Union12, dont l’aboutissement permettra à l’Afrique et 
aux africains d’avancer dans leur processus de développement. 
 
7. Sur le plan universel, la Déclaration et le Programme d'Action de Durban pour 
lutter contre le racisme, la discrimination raciale, la xénophobie et l'intolérance qui y 
est associée dans le monde adoptés en 2001 consacrent une première qualification 
de l’esclavage comme crime contre l’humanité. L’Assemblée Générale des Nations 
Unies confirme cette qualification concernant la traite d’esclaves et l’esclavage dans 
sa résolution 61/19 du 28 novembre 2006 relative au Bicentenaire de l’abolition de la 
traite transatlatique des esclaves13.  

                                                             
9 Le paragraphe 10 de cette décision « demande[La Conférence] à la CUADI, en collaboration avec les parties 

prenantes concernées, d’entreprendre une étude sur les implications de la qualification de la colonisation comme 

crime contre l’humanité ainsi que de la qualification de certains actes commis pendant l’esclavage, la déportation 

et la colonisation comme actes de génocide à l’encontre des peuples d’Afrique, et de présenter un rapport à la 

Conférence en février 2026 ». 

10 Projet de décision sur la qualification de l’esclavage, de la déportation et de la colonisation de crimes contre 

l’humanité et de génocide contre les peuples d’Afrique, Assembly/AU/Draft/Dec.34 (XXXVIII), para. 12. 
11 Conférence de l’Union africaine, Décision sur la qualification de l'esclavage, de la déportation et de la 

colonisation comme crimes contre l'humanité et génocide à l’encontre des peuples d'Afrique, 

Assembly/AU/Dec.934 (XXXVIII), 16 février 2025, para. 10. 

12 Paragraphe 13 de Assembly/AU/Dec.884(XXXVII) 

13 Le paragraphe 5 du préambule de ladite résolution exprime la préoccupation de l’organe onusien qu’il aura fallu 

près de 200 ans à la communauté internationale pour reconnaître que l’esclavage et la traite des esclaves 

« constituent des crimes contre l’humanité et auraient toujours dû être considérés comme tels ». 



Assembly/AU/20(XXXIX) 
Page 4 

 

 
8. Au niveau régional, la réparation pour faits de colonisation et esclavage a été 
le point d’intérêt des différents organes. Si la question de réparation demeure 
importante pour l’Afrique et les africains, elle constitue néanmoins l’aboutissement de 
la criminalisation du triptyque : esclavage transatlantique, déportation et colonisation. 
La qualification comporte un ancrage juridique de faits criminels historiques souvent 
blanchis par leurs auteurs sous l’argument de la prétendue absence de normes 
internationales prohibitives au moment de leur perpétration. L’initiative de la 
République Togolaise qui met l’accent sur la qualification redonne toute son 
importance à la nécessité de placer ces actes sous la catégorie des crimes 
internationaux les plus graves, qui transcendent les temps et les frontières. 
L’approbation par la Conférence des chefs d’Etats de cette proposition-avec la nuance 
soulignée- constitue pour l’Afrique un tournant décisif dans la construction de son 
avenir, qui ne peut aboutir sans instaurer une justice à son passé douloureux, parsemé 
de souffrances et de déshumanisation de ses peuples. A l’heure du développement 
fulgurant de la justice pénale internationale, le socle du droit international pénal 
demeure inachevé, puisque les violations commises à l’encontre de l’Afrique pendant 
des siècles sont restées sans sanction, niées par les forces coloniales qui réfutent le 
caractère illicite des actes commis durant des siècles. 
 
9. La CUADI à travers cette étude, s’inscrit dans le droit fil de ses compétences 
statutaires qui l’habilitent à fournir des avis par le biais d’études sur des questions 
juridiques qui intéressent l’Union et ses Etats membres. Sur cette question, elle avait 
déjà été saisie d’une demande formulée par le Conseil exécutif de l'Organisation le 27 
juillet 2010, réuni en session de l'Assemblée à Kampala, à l’effet de mener des 
recherches et des études appropriées sur les réparations des crimes et méfaits de la 
traite négrière, de la traite transatlantique des esclaves et de ses conséquences. Lors 
de sa deuxième session ordinaire en 2011, la CUADI a nommé un rapporteur spécial, 
le Professeur Blaise Tchikaya, chargé d'évaluer, au nom de la Commission, l'état 
actuel des études et recherches sur le sujet. Une étude finalisée a été présentée par 
le rapporteur spécial en avril 2015, Les résultats de cette étude comportent les 
éléments de base qui constituent le fondement juridique des réparations pour 
l’esclavage transatlantique et autres dommages  causés au continent Africain, tout en 
mettant l’accent sur les obstacles juridiques à ces demandes de réparation, à savoir: 
le principe de légalité pénale, la question controversée de la licéité de l’esclavage et 
de la traite transatlantique au moment de leur perpétration, mais également la 
problématique liée à la non-rétroactivité de l’incrimination et au pouvoir prescriptif du 
temps sur les réparations, pour reprendre la formule utilisée par le Professeur  
Tchikaya. Ces premiers résultats seront approfondis dans la présente étude puisque 
la décision 934 de la Conférence élargit le champ des violations à la colonisation et à 
la déportation.  
 
10. La présente étude tend à travers les arguments juridiques, appuyés de faits 
historiques, d’établir une base qui permettra la poursuite de l’objectif primordial tracé 
par la Conférence, qui est d’instaurer la justice pour les africains et les personnes 
d’ascendance africaine par le biais de réparations. Les bases juridiques clairement 
définies appuyant les qualifications permettront de déterminer toutes les implications, 
par l’instauration de la responsabilité internationale qui devrait aboutir aux réparations 
multiformes. 

 



Assembly/AU/20(XXXIX) 
Page 5 

 

 
II. Bases juridiques de la qualification de la colonisation comme crime 

contre l’humanité et de certains actes commis pendant l’esclavage, la 
déportation et la colonisation comme actes de génocide contre les 
peuples d’Afrique 

 
11. La CUADI(Commission) entend en premier lieu faire un bref rappel historique 
des faits d’esclavage, de déportation et de colonisation des peuples africains, qui 
permettra de mettre l’accent sur l’ampleur des violations, ce qui conduira à déduire 
toutes les implications possibles et d’élargir le champ des actions à entreprendre dans 
cette revendication de justice pour l’Afrique et ses peuples, même si ces crimes 
gardent leur qualification quels que soit les chiffres des meurtres, des massacres et 
des injustices subies. 
 
12. Du point de vue historique, l’esclavage sera envisagé en premier lieu pour 
mesurer son étendue qui est chiffrée selon les études à plusieurs millions d’africains. 
S’il est difficile de mesurer de manière exacte l’étendue de l’esclavage commis contre 
les africains, les faits remontant à une période lointaine se comptant en siècles, il est 
possible d’approcher les faits de manière approximative. Les différents ouvrages 
relatant l’histoire de l’esclavage en Afrique donnent des statistiques terrifiantes. L’on 
parle en effet de 12,5 millions d’africains réduits à l’esclavage transférés par voie 
maritime aux Amériques de la période allant de 1517 à 186714. Cette déportation s’est 
faite au prix d’exécutions d’hommes, de femmes et enfants d’Afrique de l’Ouest et 
d’Afrique centrale dans des guerres ayant permis la captivité de ces millions d’êtres 
humains objet du transfert transatlantique d’esclaves. 
 
13. Le second fait criminel de grande envergure est la colonisation de l’Afrique. A 
travers la domination décidée par la Conférence de Berlin tenue en 1884-1885, aucun 
territoire ne va s’y soustraire à l’exception du Libéria et de l’Ethiopie. Les actes 
criminels commis pendant la conquête coloniale de l’Afrique se chiffrent en millions de 
personnes victimes de massacres. Les travaux historiques s’accordent sur cinq 
dossiers mémoriels qui continuent de susciter des tensions notamment entre la France 
et les pays africains colonisés. Il s’agit du massacre de Thiaroye au Sénégal, les 
massacres de milliers de civils et de figures anticolonialistes au Cameroun, la 
répression des indépendantistes se comptant par milliers à Madagascar, ainsi que les 
massacres commis en Algérie dont l’épisode sanglant du 8 mai 1945 à Sétif, Guelma 
et Kherata et la guerre de libération déclenchée le 1er Novembre 1954 qui a abouti à 
l’indépendance au prix cher de 1 million 500 milles martyrs. Nous pourrons ajouter 
sans prétendre à l’exhaustivité l’exploitation du caoutchouc dans le bassin du Congo 
qui a fait des millions de morts avant la Première Guerre mondiale, ainsi que 
l’élimination par les forces de l’Allemagne de 80 % des Herero et des Nama entre 1904 
et 1907 en Namibie. 
 
14. Durant l’esclavage et la colonisation, les populations d’Afrique ont connu une 
déportation15 à grande échelle ayant contribué à désintégrer davantage les pays et 

                                                             
14 « Reparations in the past and present », in Ana Lucia Araujo, Reparations for slavery and the slave trade. A 

transnational and comparative history, Bloomsbury Academic, 2017, p 1.   

15 La question de la déportation nécessitera un traitement approfondi. Elle semble être un élément opérationnel de 

la politique coloniale de certains pays, qui procédaient aux transferts de populations d’un territoire colonial à un 



Assembly/AU/20(XXXIX) 
Page 6 

 

sociétés colonisés, en les reconfigurant d’une nouvelle manière sans aucun rapport 
avec les entités politiques préexistantes. Ce tableau global dressé, la Commission juge 
nécessaire de fonder l’incrimination des violations historiques en leur apportant une 
qualification juridique telle qu’il ressort de la décision 934 de la Conférence.  L’analyse 
s’appuiera également sur les dispositions pertinentes du droit international pénal, y 
compris le Statut de Rome portant création de la Cour Pénale Internationale. 
 

2.1. La colonisation : crime contre l’humanité ? 

 
15. Historiquement, la colonisation en tant que mouvement expansionniste s’est 
déroulée durant la période allant du 16e siècle jusqu’au milieu de 20e siècle16, 
aboutissant à la domination par les colons européens de plusieurs territoires africains 
et populations s’y trouvant. Elle s’est réalisée à travers l’acquisition de territoires 
généralement par la force, avec extension des attributs de la souveraineté, l’expansion 
de l’Europe hors de ses frontières et par la constitution d’empires d’outre- mer. La 
révolution industrielle donne à l’Europe une supériorité technique manifeste. A cela 
s’ajoute l’idéologie des Lumières combinée à la théorisation de la hiérarchie des races 
va conférer aux européens une « mission civilisatrice » vis à vis des peuples soumis. 
Cela va justifier-du moins pour les forces coloniales- l’entreprise coloniale, considérée 
par ses maitres penseurs comme une nécessité de civilisation, au profit des peuples 
vivant hors la sphère européocentriste. La politique de mise en valeur prônée par 
l’Europe coloniale s’inspirait du « devoir de civilisation » : il s’agissait de transmettre 
aux peuples colonisés d’Afrique les valeurs de progrès, afin de les conduire vers une 
ère de prospérité17. Une finalité jamais atteinte car ce semblant devoir d’émancipation 
et de civilisation s’est en réalité transformé en une domination sanglante traduite par 
l’effacement de la souveraineté de l’Afrique, et réalisée au prix de massacres des 
peuples et de spoliation des richesses et patrimoine culturel africains.  
 
16. La note conceptuelle sous-tendant la proposition de la République togolaise de 
conduire la présente étude relève fort à propos que, « en ce qui concerne la 
colonisation, il n’y a pas eu à l’échelle internationale d’efforts significatifs allant dans le 
sens de sa reconnaissance en tant que crime inacceptable contre les peuples. La 
tentative de trouver des justificatifs à la 
colonisation demeure une réalité chez certaines puissances colonisatrices »18. Il est 
remarquable à cet égard que la Déclaration de Durban, adoptée par la Conférence 
mondiale contre le racisme, la discrimination raciale, la xénophobie et l’intolérance qui 
y est associée, ait considéré que l’esclavage et la traite des esclaves, autant que 

                                                             
autre, et un stade de la traite transatlantique. Les transferts de population ou de personnes à des fins de contrôle ou 

de répression d’un territoire colonial à un autre, finalement sans retour, ou le transfert de personnes à envoyer en 
Amérique sans aboutissement final mais sans retour, constituent une problématique spécifique qui mérite un 

traitement lui aussi particulier, avec des recherches historiques qui permettent d’asseoir un raisonnement juridique 

conséquent. 
16 Sur le Chemin des réparations, in Colonisation : un passé qui passe mal, Dossier colonisation, Université de 

Genève, Campus N°91, p 3. 

17 Simon-Pierre Ekanza, Le double héritage de l'Afrique, in Études 2006/5 Tome 404, p 609. 

18 Note conceptuelle. Qualification de l’esclavage, de la déportation et de la colonisation de crimes contre 

l’humanité et de génocide contre les peuples d’Afrique (Point proposé par la République togolaise), Doc 

Assembly/AU/25 (XXXVIII), para. 8. 



Assembly/AU/20(XXXIX) 
Page 7 

 

l’apartheid et le génocide19, « constituent un crime contre l’humanité et qu’il aurait 
toujours dû en être ainsi »20, mais s’est gardée de faire un prononcé semblable au 
sujet de la colonisation. Tout juste a-t-elle cru nécessaire d’indiquer que le 
colonialisme a fait des victimes et causé des souffrances qu’il convient de 
condamner21. Tout ceci n’est pas bien surprenant quand on sait que la Déclaration sur 
l’octroi de l’indépendance aux pays et aux peuples coloniaux adoptée par l’Assemblée 
générale des Nations Unies le 14 décembre 1960, qui est le texte cristallisateur du 
droit à l’auto-détermination, n’ait pas condamné la face hideuse du colonialisme. Le 
texte s’en tient à indiquer que « [l]a sujétion des peuples à une subjugation, à une 
domination et à une exploitation étrangère constitue un déni des droits fondamentaux 
de l’homme, est contraire à la Charte des Nations Unies et compromet la cause de la 
paix et de la coopération mondiales »22. 
 
17. Ainsi, la volonté des instances panafricaines de qualifier la colonisation comme 
un crime contre l’humanité apparaît-t-elle singulière. Il semble que ce soit la 
Déclaration d’Alger de 1999 qui porte le linéament de la conception que l’organisation 
panafricaine fait de la colonisation.  Dans ce texte, les Etats africains ont affirmé : 
 
18. « Avec la fin du deuxième Millénaire, c’est, pour l’Afrique, une ère marquée par 
la colonisation et son cortège tragique de domination, de spoliation et de négation de 
la personnalité africaine qui prend fin. Nous nous en réjouissons et affirmons notre 
résolution à œuvrer pour que l’Afrique et l’humanité entière ne connaissent plus jamais 
d’expérience aussi attentatoire à la dignité humaine23. » 
 
19. Il apparaît que la compréhension de la colonisation ne se ramène pas ici à une 
simple question de domination et d’exploitation étrangère des africains ; elle constitue, 
tout comme l’esclavage et la traite des esclaves24, une tragédie effroyable en raison 
tout spécialement de la négation de l’essence des peuples soumis. Elle n’est donc pas 
un simple déni des droits fondamentaux de l’homme, elle est un déni du fondement de 
ces droits, à savoir la dignité humaine25. Plus de vingt ans après, la conception 

                                                             
19 Ibid., para. 15. 

20
 Conférence mondiale contre le racisme, la discrimination raciale, la xénophobie et l’intolérance qui y est 

associée, Déclaration de Durban, 8 septembre 2001, para. 13. 

21 Ibid., para. 14. 

22 Assemblée générale des Nations Unies (AGNU), Déclaration sur l’octroi de l’indépendance aux pays et aux 

peuples coloniaux, A/RES/1514 (XV), 14 décembre 1960, para. 1. 

23 Conférence des chefs d’Etat et de gouvernement, Déclaration d’Alger, AHG/Decl.1 (XXXV), 14 juillet 1999, 

para. 2 [italiques ajoutés].  
24 La Déclaration de Durban a reconnu que l’esclavage et la traite des esclaves, en particulier la traite 

transatlantique, ont été des tragédies effroyables dans l’histoire de l’humanité, et partant constituent un crime 

contre l’humanité. En donnant les raisons qui militaient en faveur de cette qualification, elle a souligné non 

seulement leur barbarie odieuse, mais encore leur ampleur, leur caractère organisé et tout spécialement « la 

négation de l’essence des victimes », para. 13. 

25 Le Pacte international relatif aux droits civils et politiques, 19 décembre 1966, 999 RTNU 186 (entrée en 

vigueur : 23 mars 1976) et le Pacte international relatif aux droits économiques, sociaux et culturels, 19 décembre 

1966, 993 RTNU 13 (entrée en vigueur : 3 janvier 1976) reconnaissent que les droits égaux et inaliénables de 

l’homme « découlent de la dignité inhérente à la personne humaine » (préambule, para. 3). 



Assembly/AU/20(XXXIX) 
Page 8 

 

concordante de la colonisation comme un crime contre l’humanité a été réaffirmée 
dans la Décision sur la qualification de l'esclavage, de la déportation et de la 
colonisation comme crimes contre l'humanité et génocide à l’encontre des peuples 
d'Afrique. Cette décision n’est donc pas un acte ex nihilo, elle s’éclaire de la 
Déclaration d’Alger. Elle voit dans la colonisation, l’esclavage et la déportation « des 
pratiques dénuées de toute justification légitime » et « des violations graves de la 
dignité humaine »26. 
 
20. Au-delà de l’intérêt analytique résultant de la caractérisation de la colonisation 
comme crime contre l’humanité, il faudrait surtout interroger ce qu’une telle entreprise 
apporte d’un point de vue normatif s’agissant notamment des effets juridiques pouvant 
en être impliqués. Les développements ultérieurs consacrés à ceux-ci aideront à y 
répondre. 
 
21. Procéder à la qualification de la colonisation comme acte criminel doit nous 
mener indubitablement à sa source connue sous l’appellation du droit international de 
la colonisation, apparu au début du 15e siècle, et rebaptisé aujourd’hui sous le nom 
doctrine de la découverte. La recherche de l’incrimination du colonialisme, violation 
historique, ne peut aboutir qu’en remontant aux normes internationales de cette 
époque de l’histoire. Ce droit de colonisation va permettre aux puissances coloniales 
européennes, à leur tête la France et la Grande Bretagne d’étendre leur emprise sur 
le continent africain.  Pendant l’entre-deux-guerres, l’Afrique est presque entièrement 
soumise aux métropoles européennes. Quel était le statut juridique de la colonisation 
selon les règles conventionnelles et coutumières applicables à cette époque ? 
 
22. S’il apparait difficile de retrouver un texte justifiant la question de l’exercice par 
les Etats européens de leur souveraineté en dehors ses frontières à travers la 
colonisation de territoires se trouvant hors Europe, l’on pourrait se référer à deux textes 
d’une importance durant cette époque : l’Acte final de Berlin de 1885 et le Pacte de la 
Société Des Nations (SDN) de 1920, qui pourraient nous éclairer sur la question.   
 
23. L’Acte final de Berlin qui fonde l’entente des Etats européens sur le partage de 
l’Afrique « en voulant régler, dans un esprit de bonne entente mutuelle, les conditions 
les plus favorables au développement du commerce et de la civilisation dans certaines 
régions de l'Afrique »27 comprend un énoncé qui interpelle. Les plénipotentiaires 
adoptent dans le point 6 « Une déclaration introduisant dans les rapports 
internationaux des règles uniformes relatives aux occupations qui pourront avoir lieu à 
l'avenir sur les côtes du continent africain », qui va être développée dans un chapitre 
qui y est dédié.  Le régime instauré au Chapitre  VI qui a pour titre’ Déclaration relative 
aux conditions essentielles à remplir pour que des occupations nouvelles sur les côtes 
du continent africain soient considérées comme effectives’ est muet sur les modalités 
de réalisation de cette mission de civilisation au profit des populations africaines, 
l’article 35 se contente d’un énoncé allant au profit des puissances coloniales qui 
indique que « Les Puissances signataires du présent Acte reconnaissent l'obligation 
d'assurer, dans les territoires occupés par elles, sur les côtes du continent africain, 
l'existence d'une autorité suffisante pour faire respecter les droits acquis et, le cas 

                                                             
26 Décision sur la qualification de l'esclavage, de la déportation et de la colonisation comme crimes contre 

l'humanité et génocide à l’encontre des peuples d'Afrique, para. 6. 
27 Paragraphe 2 du préambule, Acte général de la conférence de Berlin de 1885. 



Assembly/AU/20(XXXIX) 
Page 9 

 

échéant, la liberté du commerce et du transit dans les conditions où elle serait 
stipulée » . L’on pourrait déjà tirer une première conclusion en affirmant le hiatus entre 
la volonté formulée par les Etats européens dans les dispositions de l’Acte final pour 
le développement de la civilisation dans certaines régions d’Afrique et leur pratique 
barbare aboutissant à la soumission des peuples d’Afrique par le feu et le sang. 
 
24. La nécessité de créer un régime susceptible de s'appliquer à l'ensemble des 
territoires non européens retirés à l'ex-Empire allemand ou nés du démembrement de 
l'Empire ottoman à l'issue de la Première Guerre mondiale, a poussé les Etats 
Européens lors de la création de la SDN à instaurer le régime du mandat, reposant sur 
l'administration d'un territoire (le mandaté) par un État (le mandataire) sous le contrôle 
de l’organisation. L’article 22 pose les principes généraux du régime du mandat : les 
peuples des territoires en question étant encore incapables de se diriger eux-mêmes 
dans les conditions particulièrement difficiles du monde moderne  ; il faut donc en 
assurer le bien-être et le développement, tâches constitutives d'une « mission sacrée 
de civilisation » .Pour atteindre ce but, il est choisi de « confier la tutelle de ces peuples 
aux nations développées, qui, en raison de leurs ressources, de leur expérience ou de 
leur position géographique, sont le mieux à même d'assumer cette responsabilité et 
consentent à l'accepter ». Ce régime verra l’application au continent africain des 
mandats B et C, conduisant à l’intégration aux empires coloniaux des puissances 
mandataires aboutissant à une évolution qui correspond plus aux exigences globales 
des politiques coloniales qu'au contenu formel des mandats. Ce régime sera 
transformé en tutelle dans la Charte des Nations Unies, et prolongera la colonisation 
jusqu’à la déclaration portant octroi de l’indépendance aux pays colonisés, sur laquelle 
nous reviendrons, nuance faite pour le principe d’égalité de droits des peuples et de 
leur droit à disposer d’eux-mêmes proclamé dans l’article premier de la Charte comme 
principe cardinal. 
 
25. A travers la mission sacrée de civilisation, du mandat ou de la tutelle, l’Afrique 
est soumise à la domination coloniale de l’Europe censée accompagner ses 
différentes contrées au progrès et au développement. L’histoire dira le contraire, 
puisque l’Afrique est désintégrée, son développement entravé et son histoire 
désorientée. Les groupes et les individus africains colonisés ont été mis hors des 
règles existantes de droit international, le vieux «droit des gens» lentement élaboré 
depuis le XVIe siècle. 
 
26. Si nous admettons que la colonisation devient un acte prohibé en droit 
international avec la déclaration d’octroi d’indépendance, cela signifie-t-il qu’elle fut 
licite avant cette déclaration ? 
 
27. La résolution 1514 (XV) portant « Déclaration sur l'octroi de l'indépendance aux 
pays et aux peuples coloniaux », adoptée par l'Assemblée générale des Nations Unies 
le 14 décembre 1960 proclame la fin du colonialisme, et pose les jalons du droit de la 
décolonisation, ouvrant la voie au mouvement massif de l’accès des peuples d’Afrique 
à l’indépendance. En reconnaissant que les peuples du monde souhaitent ardemment 
la fin du colonialisme dans toutes ses manifestations , et en étant convaincue que le 
maintien du colonialisme empêche le développement de la coopération économique 
internationale, entrave le développement social, culturel et économique des peuples 
dépendants, l’Assemblée Générale déclare que la sujétion des peuples à une 
subjugation, à une domination et à une exploitation étrangères constitue un déni des 

https://www.universalis.fr/encyclopedie/guerre/
https://www.universalis.fr/encyclopedie/etat/


Assembly/AU/20(XXXIX) 
Page 10 

 

droits fondamentaux de l'homme, est contraire à la Charte des Nations Unies28. Le 
droit à l’autodétermination est désormais immédiatement exigible même s’il est 
proclamé dans une résolution ayant simple qualité de recommandation29 .  
 
28. Le droit international classique, d’essence coloniale, à travers ces institutions à 
leur tête la SDN, a été instrumentalisé par les puissances coloniales pour promouvoir 
leurs intérêts en consolidant le « standard de civilisation » développé par les 
chercheurs positivistes au XIXe siècle pour justifier les conquêtes coloniales30. 
Qualifier la colonisation de crime contre l’humanité doit prendre en compte ce 
cheminement juridique à travers l’histoire, qui devrait aboutir à considérer cette 
pratique comme illicite et criminelle depuis sa consécration, car bâtie sur la 
discrimination, la violence, l’exploitation et l’atteinte à la dignité humaine. 
 
29. La Commission après avoir retracé l’origine de la colonisation et ses 
fondements ainsi que son application prêtant à équivoque, abordera le fondement 
juridique de sa criminalisation dans la période post seconde guerre mondiale. Outre 
l’article premier de la Charte des Nations Unies, et la déclaration 1514 qui la remettent 
en cause, voire proclament son abandon immédiat, l’instrument de base de cette 
qualification est la Déclaration et le Programme d’Action de Durban adoptés lors de la 
Conférence mondiale contre le racisme, la discrimination raciale, la xénophobie et 
l’intolérance qui y est associée dans son paragraphe 14 qui sans aller jusqu’à déclarer 
le colonialisme crime contre l’humanité, révèle sa nature odieuse, puisque «  le 
colonialisme a conduit au racisme, à la discrimination raciale, à la xénophobie et à 
l’intolérance qui y est associée, et que les Africains et les personnes d’ascendance 
africaine, de même que les personnes d’ascendance asiatique et les peuples 
autochtones, ont été victimes du colonialisme et continuent à en subir les 
conséquences. Nous sommes conscients des souffrances infligées par le colonialisme 
et affirmons qu’il faut les condamner, quels que soient le lieu et l’époque où elles sont 
advenues, et empêcher qu’elles ne se reproduisent ». La Déclaration condamne le 
colonialisme sans restriction temporelle, ce qui confirme son illicéité depuis le début 
de sa pratique qui remonte à des siècles.  
 
30. Cette déclaration ouvre la voie à la mise hors droit de la colonisation à travers 
l’adoption des deux pactes internationaux relatifs aux droits économiques, sociaux et 
culturels et aux droits civils et politiques du 16 décembre 1966, qui consacrent le droit 
des peuples à disposer d’eux-mêmes dans leur article premier. Le nombre élevé des 
Etats parties aux deux instruments31 renforce la remise en cause du colonialisme, tant 
sur le plan du droit international conventionnel que coutumier. Le caractère 
fondamental de ce droit fait que sa violation constitue un crime contre l’humanité, en 
tenant compte de l’évolution du droit international pénal.  
 

                                                             
28  Paragraphe 1 de la déclaration. 

29 Slim LAGHMANI, L’ordre juridique international. Souveraineté, égalité et logique de l’accord. Une théorie 

tiers-mondiste, Deuxième édition, NIRVANA, 2023, p 53. 

30 John-Mark Iyi and Linda Mushoriwa, Addressing colonial crimes in the Third World: The imperatives and 

potentials of a TWAIL paradigm, 2024, Humboldt-Universität zu Berlin, p 11. 

31 173 Etats parties au PIDESC, et 174 Etats parties au PIDCP. 



Assembly/AU/20(XXXIX) 
Page 11 

 

31. La résolution 2621 (XXV) de l'Assemblée générale (1970), réaffirme le droit des 
peuples à lutter contre la domination coloniale. Le Statut de Rome dans l’article 7.1.d) 
2 inclut la déportation ou le transfert forcé de populations dans la catégorie des crimes 
contre l’humanité. Un autre élément important renforce la condamnation du 
colonialisme en se basant sur les normes de droit international, il est reflété dans des 
déclarations de chefs d’Etats d’anciennes puissances coloniales. Il est possible de se 
référer à la France, qui a formellement dénoncé sa propre politique coloniale comme 
étant un système profondément injuste et brutal et reconnu l’existence de crimes 
coloniaux32. Le 15 février 2017, Emmanuel Macron, alors candidat à la présidence de 
la République, qualifia lors d’un déplacement à Alger la colonisation de « barbarie » et 
de « crime contre l’humanité »33. L’Allemagne emboitant le pas, pour contribuer à 
l’édifice de qualification reconnait sa responsabilité morale dans la colonisation de la 
Namibie et dans les événements historiques qui ont conduit au génocide entre 1904 
et 1908. Le roi des Belges Philippe, à l’occasion de la commémoration du soixantième 
anniversaire de l’indépendance du Congo en 2020, présenta ses « plus profonds 
regrets » au Congo et à la communauté congolaise. Ces déclarations constituent un 
fondement sur lequel il est désormais possible pour l’Afrique de bâtir les réclamations 
pour réparation des préjudices causés par le colonialisme. Elles participent au 
processus de criminalisation que les institutions de l’UA édifient depuis des décennies. 
 

2.2.  La colonisation et les pratiques coloniales : crimes contre 
l’humanité et de génocide 

 
32. L’énoncé de l’étude qualifie différemment la colonisation de crime contre 
l’humanité et les actes commis pendant la colonisation invariablement de crime de 
génocide. Il faut craindre le caractère par trop artificiel de cette approche qui ne rend 
pas hommage à la pratique pertinente de l’OUA et de l’ONU. L’examen de cette 
pratique révèle que certaines atrocités commises à l’encontre des peuples d’Afrique 
sous domination coloniale ont été qualifiées de crime de génocide ou de crime contre 
l’humanité. En effet, les mesures de répression politique, de ségrégation, de 
discrimination raciale, les arrestations, détentions et procès arbitraires ainsi que les 
exécutions inhumaines perpétrées par le régime illégal de Rhodésie du Sud ont été 
qualifiés par le Conseil de sécurité de crime contre l’humanité34. L’Assemblée générale 
des Nations Unies a condamné comme crime contre l’humanité la politique du 
gouvernement portugais qui violait les droits économiques et politiques de la 
population autochtone en procédant à l’installation d’immigrants étrangers dans ses 
territoires et en envoyant des travailleurs africains en Afrique du Sud35. La politique 
d'apartheid pratiquée par le gouvernement sud-africain, tant en interne qu’en territoire 

                                                             
32 France, Présidence de la République, « Déclaration de M. François Hollande, président de la République, sur 

les relations franco-algériennes », 20 décembre 2012 

33 Michel ERPELDING, Vers des réparations au titre du colonialisme ?, A.F.D.I., 2021, p 4. 

34 Conseil de sécurité, Résolution 253 (1968), 29 mai 1968, préambule et para. 1. Voir aussi AGNU, Question of 

Southern Rhodesia, A/RES/2262 (XXII), 3 novembre 1967, para. 2 ; Conseil des ministres de l’OUA, Resolution 

on Rhodesia, CM/Res. 135 (X), 24 février 1968, para. 1. 
35 AGNU, Question des territoires administrés par le Portugal, A/RES/2184 (XXI),12 décembre 1966, para. 3. 

Voir aussi Conseil des ministres de l’OUA, Resolution on Territories under Portuguese domination, CM/Res. 137 

(X), 24 février 1968, préambule et para. 1. 



Assembly/AU/20(XXXIX) 
Page 12 

 

namibien, a été condamnée comme un crime contre l'humanité36. La Conférence des 
chefs d’Etat et de gouvernement de l’OUA a souligné qu’à l’effet de défendre l’odieux 
système de l’apartheid au plan interne, le régime de Pretoria avait instauré le règne de 
la terreur qui se manifestait par la mort de milliers de personnes innocentes, « ce qui 
à la limite [pouvait] être considéré comme un génocide »37. Mieux, les organes de 
l’OUA ont souvent mobilisé les deux qualifications pour les mêmes faits. Elles ont 
variablement qualifié la guerre que menait le Portugal dans ses anciennes 
possessions coloniales, en raison de l’utilisation par celui-ci du napalm, des gaz 
asphyxiants et autres armes dangereuses contre les peuples africains luttant pour leur 
liberté et indépendance, de crime de génocide, de crime contre l’humanité ou des deux 
crimes en même temps38. Il est également arrivé de qualifier les actes de génocide en 
conjonction avec d’autres atrocités comme un crime contre l’humanité. Ainsi, le 
Conseil des ministres de l’OUA a considéré que la campagne systématique de terreur, 
les actes de génocide et les meurtres politiques incluant des exécutions inhumaines 
perpétrés par le régime de la minorité raciste rebelle de Rhodésie du Sud constituaient 
un crime contre l’humanité39.  
 
33. Il apparaît donc, à travers cette revue de la pratique, que certains actes commis 
pendant la colonisation ont été qualifiés de crime contre l’humanité ou de génocide. 
De même, convient-il de relever que si un acte de génocide peut être constitutif du 
crime contre l’humanité, l’inverse n’est pas possible. Tout ceci appelle l’attention sur 
une conceptualisation qui rende compte de la réalité, et non s’émancipe d’elle sans 
raison apparente. 
 

2.3. Certains actes commis pendant l’esclavage, la déportation et la 
colonisation : actes de génocide ? 

 
34. Le caractère de norme impérative est reconnu entre autres aux interdictions 
relatives à l’esclavage et à la traite des esclaves, à la discrimination raciale, au 
génocide, à l’apartheid, à la torture, au droit des peuples à disposer d’eux-mêmes40. 
Les normes impératives forment ainsi la source des obligations internationales dont 
les pratiques esclavagistes et coloniales les plus effroyables sont supposées y avoir 
porté atteinte. La violation grave de ces normes déclenche, en droit de la responsabilité 
internationale des Etats, des conséquences juridiques particulières. Selon l’article 40 
paragraphe 2 du Projet d’articles sur la responsabilité de l’Etat pour fait 
internationalement illicite (PARE), la violation d’une obligation découlant d’une norme 

                                                             
36 AGNU, Politique d'apartheid du Gouvernement de la République sud-africaine, A/RES/2202 (XXI), 16 

décembre 1966, para. 1. 
37 Conférence des chefs d’Etat et de gouvernement de l’OUA, Déclaration sur la situation critique en Afrique 

Australe, AHG/ST. 5 (XXII), 30 juillet 1986, para. 2. 
38 Conseil des ministres de l’OUA, Resolution on Decolonization, CM/Res. 234 (XV), 31 août 1970, préambule ; 

Resolution on Decolonization, CM/Res. 241/Rev.1 (XVII), 19 juin 1971, préambule ; Resolution on Territories 

under Portuguese domination, CM/Res. 151 (XI), 12 septembre 1968, préambule et para. 2 ; Resolution on the 

Portuguese colonies, CM/Res. 268 (XIX), 12 juin 1972, préambule et para. 9. 

39 Conseil des ministres de l’OUA, Resolution on Rhodesia, CM/Res. 153 (XI), 12 septembre 1968, para. 2. Voir 

aussi Resolution on Apartheid and Racial discrimination, CM/Res. 242/Rev.1 (XVII), 19 juin 1971, préambule. 
40 Rapport de la Commission à l’Assemblée générale sur les travaux de sa cinquante-troisième session (Doc NU 

A/56/10), Annuaire de la Commission du droit international, 2001, tome 2, partie 2, Doc NU 

A/CN.4/SER.A/2001/Add.1, pp. 120-21, paras. 4-5 [Rapport de la cinquante-troisième session]. 



Assembly/AU/20(XXXIX) 
Page 13 

 

impérative du droit international général « est grave si elle dénote de la part de l’Etat 
responsable un manquement flagrant ou systématique à l’exécution de l’obligation ». Il 
est remarquable que la Conférence de l’Union africaine ait souligné, dans la décision 
commandant la présente étude, la gravité des préjudices historiques subis par les 
africains et les personnes d’ascendance africaine à travers l’esclavage, la déportation, 
l’apartheid et la colonisation41, en ayant soin de relever « le caractère non fortuit, mais 
réfléchi et planifié » tant de l’esclavagisation des personnes d’ascendance africaine 
que des atrocités et injustices perpétrées envers les pays et les peuples africains 
pendant la colonisation42. Elle a insisté sur le fait que l’asservissement des personnes 
d’ascendance africaine et les crimes de masse et autres formes d’injustice perpétrés 
contre le continent pendant la colonisation « n’étaient pas accidentels, mais délibérés 
et planifiés »43. Après quoi, elle a conclu que l’esclavage, la déportation et la 
colonisation commis contre ces personnes ont constitué des violations graves de la 
dignité humaine. Ainsi, l’Union africaine a été méticuleuse dans la mise en lumière du 
critère de la gravité de la violation d’obligations découlant de normes impératives du 
droit international général ici concernées. Partant, cette démonstration emporte les 
conséquences particulières prévues par l’article 41 du PARE dont l’étude interviendra 
plus tard.  
 
35. Pour le moment, toutes ces constructions ne valent que pour elles-mêmes, elles 
ne préjugent en rien la question du droit applicable44 qui, en raison de l’historicité 
lointaine de la plupart des faits qui sont en jeu, ne peut se résoudre en faisant l’impasse 
sur l’inter temporalité. Il importe dès lors d’en poser au moins le principe.  
Il y a lieu de s’arrêter à la résolution adoptée par le Parlement Européen45, dans 
laquelle il « déclare que l’esclavage est un crime contre l’humanité », qui vient s’ajouter 
à l’édifice de criminalisation des violations historiques commises par les puissances 
Européennes dans leur démarche expansionniste. 
 
36. La Commission juge utile de rechercher l’état du droit international applicable 
au moment de perpétration de ces actes abominables (colonisation, certains actes 
commis pendant l’esclavage, la déportation et la colonisation), que les Etats coloniaux 
semblent vouloir en faire une lecture figée, restrictive mais surtout aboutissant à leur 
disculpation.  Sur la prétendue licéité de la colonisation et de l’esclavage avancée par 
les auteurs de ces crimes, il y a lieu de revenir à la formation de prétendues normes 

                                                             
41 Décision sur la qualification de l'esclavage, de la déportation et de la colonisation comme crimes contre 

l'humanité et génocide à l’encontre des peuples d'Afrique, para. 3. 

42 Ibid., para. 4. 

43 Ibid., para. 5. 

44 Au sujet de l’esclavage, Blaise Tchikaya n’a pas manqué de souligner qu’il « n’est pas si certain que la 

qualification de crime contre l’humanité, en supprimant la prescription, suffise à établir et faire accepter le 

caractère illicite qu’aurait revêtu ce phénomène. Tout au moins le débat ne semble pas totalement clos. Car, 

l’objection faite est que cette qualification est actuelle et ne présume pas du régime juridique de la barbarie de 

l’esclavage lors de sa commission ». Blaise Tchikaya, « La Traite des Africains fût-elle Licite? Une Problématique 

des Réparations de la Traite », AUCIL Journal of International Law, 2013, Issue No. 1, p. 51.  

45 Paragraphe 14 de la Résolution du Parlement européen du 19 juin 2020 sur les manifestations contre le racisme 

après la mort de George Floyd (2020/2685(RSP)), (2021/C 362/08), Vendredi 19 juin 2020, Journal officiel de 

l'Union européenne. 



Assembly/AU/20(XXXIX) 
Page 14 

 

coutumières du droit des gens applicable à l’époque. L’élément matériel (consuetudo) 
qui doit reposer sur des pratiques étatiques générales et répétées de manière 
cohérente, ces pratiques ne doivent néanmoins pas faire objet d’objections, ni de 
contestations au moment de la formation de la règle coutumière. Les premières 
contestations internes des peuples africains remettent en cause la légitimité de l’ordre 
européen. La colonisation s’est réalisée dans la violence, l’annexion forcée des 
territoires, et l’aliénation et réduction à l’esclavage des populations, contre leur volonté, 
et au prix fort payé par elles lors de la résistance et le refus de cet acte abominable. 
L’esclavage ne fait pas exception, puisque toutes les opérations d’asservissement des 
populations d’Afrique se sont déroulées dans la violence. La déportation ne peut que 
suivre ce cheminement, puisque de par son essence, elle se réalise à travers une 
coercition et de ce fait, va à l’encontre de la volonté des peuples concernées.  Peut-
on dès lors affirmer l’existence d’une telle règle coutumière ? 
 
37. La réponse ne peut qu’être négative non seulement du point de vue du droit 
international contemporain, mais également sous le prisme du droit des gens 
applicable au moment de perpétration de ces actes tel que développé dans les points 
relatifs à la qualification traités plus haut. Le principe de dignité inhérente à l’être 
humain constitue également un obstacle à l’affirmation de l’esclavage et de la 
colonisation, même pris sous la mission de civilisation des populations tel que 
consacré aux Etats membres de la SDN par son Pacte. L’affirmation par les 
colonisateurs européens du côté humanitaire et civilisateur de la question de la 
colonisation, en clamant ouvertement le droit qu’ont des races supérieures un vis-à-
vis des races inférieures, et leur devoir de les civiliser démontre le fondement fragile 
de la licéité de la colonisation et des autres actes. La prétendue licéité de la traite des 
africains a été largement développée dans l’étude du Professeur Tchikaya, un renvoi 
aux conclusions suffit pour conforter le caractère criminel de cette pratique néfaste 46 
 
38. Il convient maintenant de rattacher la qualification de la colonisation, et certains 
actes commis pendant l’esclavage, la déportation et la colonisation à la notion de crime 
international qui s’est cristallisée de manière avancée depuis le jugement de 
Nuremberg, pour être reprise et développé au moment de la création de la CPI. La 
définition adoptée par le Statut de Rome portant création de la CPI reflète l’état de 
droit actuel de la notion de crime génocide et de crimes contre l’humanité, 
respectivement dans les articles 6 et 7 de ce Statut. L’article 6 du Statut reprend 
intégralement la définition contenue dans l’article 2 de la Convention sur la prévention 
et la répression du crime de génocide adoptée le 9 Décembre 1948 comme suit :  
 
39. « Aux fins du présent Statut on entend par crime de génocide l’un des actes ci-
après, commis dans l’intention de détruire, en tout ou en partie, un groupe 
national, ethnique, racial ou religieux, comme tel: … » . Appliqué, il couvre les 
atrocités qui ont ciblé des groupes nationaux, ethniques, raciaux ou religieux d’Afrique 
commis dans l’intention de les détruire, qui peuvent être classées parmi au moins trois 
catégories d’actes cités dans l’article, à savoir :  
 

a) meurtre de membres du groupe; 
b) atteinte grave à l’intégrité physique ou mentale de membres du groupe; 

                                                             
46 Outre l’étude élaborée, il y a lieu de renvoyer à Blaise TCHIKAYA, La traite des africains fût-elle licite ? Une 

problématique des réparations de la traite, in AUCIL Journal of International Law, n°1, 2013. 



Assembly/AU/20(XXXIX) 
Page 15 

 

c) soumission intentionnelle du groupe à des conditions d’existence devant 
entraîner sa destruction physique totale ou partielle. 

 
40. L’article 7 du Statut comprend la définition la plus récente qui n’a cessé 
d’évoluer depuis la première formulation contenue dans l’article 6/c du Statut de 
Nuremberg : 
 
41. «  Aux fins du présent Statut, on entend par crime contre l'humanité l'un 
quelconque des actes ci-après lorsqu'il est commis dans le cadre d'une attaque 
généralisée ou systématique lancée contre toute population civile et en connaissance 
de cette attaque  », qui rattaché aux violations historiques semble couvert par son 
chapeau élément : la colonisation, ainsi que les aux actes commis pendant 
l’esclavage, la déportation et la colonisation , ces derniers ayant survenu dans le cadre 
d’une opération d’attaque répondant aux critères mentionnées dans ce chapeau, et en 
connaissance de cette attaque puisque la volonté des Etats coloniaux était de 
soumettre les populations d’Afrique par la violence. Toutes les catégories d’actes 
couvrent les violations: 
 

a) Meurtre ; 
b) Extermination ; 
c) Réduction en esclavage ; 
d) Déportation ou transfert forcé de population ; 
e) Emprisonnement ou autre forme de privation grave de liberté physique en 

violation des dispositions fondamentales du droit international ; 
f) Torture ; 
g) Viol, esclavage sexuel, prostitution forcée, grossesse forcée, stérilisation 

forcée ou toute autre forme de violence sexuelle de gravité comparable ; 
h) Persécution de tout groupe ou de toute collectivité identifiable pour des 

motifs d'ordre politique, racial, national, ethnique, culturel, religieux ou 
sexiste au sens du paragraphe 3, ou en fonction d'autres critères 
universellement reconnus comme inadmissibles en droit international, en 
corrélation avec tout acte visé dans le présent paragraphe ou tout crime 
relevant de la compétence de la Cour ; 

i) Disparitions forcées de personnes ; 
j) Crime d'apartheid ; 
k) Autres actes inhumains de caractère analogue causant intentionnellement 

de grandes souffrances ou des atteintes graves à l'intégrité physique ou à 
la santé physique ou mentale. 

 
42. Ces définitions contenues dans le Statut de Rome restent cependant 
incomplètes, car elles ne prennent pas en compte les violations historiques commises 
pendant la colonisation, ainsi qu’à l’occasion de cette dernière violation, et de 
l’esclavage et la déportation, réduite par la non-rétroactivité de son application. Les 
lacunes dont font montre le statut de Rome en ne qualifiant pas la colonisation comme 
crime contre l’humanité, et certaines de ses pratiques de crime de génocide ne 
traduisent-elle point une volonté d’occultation de ce pan dramatique de l’histoire de 
l’Occident qui refuse jusqu’à présent d’en assumer la responsabilité juridique. Aussi 
convient-il de remédier à cette situation. Revendiquer la révision du Statut de Rome et 
adopter une position africaine commune pour les négociations sur le projet de 
convention sur les crimes contre l’humanité adopté par la CDI avec une vision 



Assembly/AU/20(XXXIX) 
Page 16 

 

progressiste tendant à prendre en considération le passé douloureux semblent 
constituer des issues vers une réparation juste et équitable.  
 

2.4. Les obstacles à la qualification et les moyens d’y remédier 

 
43. La question de la qualification du colonialisme et de certains actes commis 
pendant l’esclavage, la déportation et la colonisation de crimes internationaux n’est 
pas une entreprise aisée, son chemin est parsemé d’embuches, et plusieurs obstacles 
juridiques s’y opposent, notamment lorsqu’il s’agit de déduire toutes les implications 
juridiques devant aboutir à des demandes de réparation. L’étude réalisée par le 
Professeur Tchikaya a répertorié une liste d’obstacles qu’il est utile de rappeler, car 
étant toujours valables. Nous nous approprierons pour faire une synthèse rapide 
enrichie par une nouvelle conception tiers-mondiste du droit international(TWAIL).  
 
44. Le premier est le principe fondamental sur lequel repose le droit international 
pénal, celui de la légalité pénale. L’exigence que fait la règle « nullum crimen sine lege 
nulla poena sine lege » suppose l’existence d’une norme préalable prohibitive d’un 
comportement considéré comme illicite, en l’occurrence ici : le colonialisme et certains 
actes commis pendant l’esclavage, la déportation et la colonisation. Comme nous 
l’avons développé, les Etats ayant commis ces actes se prévalent du droit international 
classique, européocentrique, pour empêcher toute responsabilité donnant lieu à des 
réparations. Le raisonnement adopté dans cette étude va dans le sens d’une relecture 
de ce principe à la lumière d’une réévaluation des violations historiques commises par 
les puissances coloniales. Une rétrospective aux procès de Nuremberg permettrait 
d’éclairer sur la manière de surmonter cet obstacle,  lorsqu’il a été largement admis 
que le crime de guerre d’agression ou crime contre la paix pour lequel les dirigeants 
nazis et les puissances de l’Axe ont été poursuivis ne constituait pas un crime défini 
dans le droit international d’avant la Seconde Guerre mondiale, les forces alliées 
considéraient les atrocités de la Seconde Guerre mondiale comme si graves que la 
règle d’inter temporalité et le principe de non-rétroactivité ne pouvaient pas faire 
obstacle à la recherche de justice pour les victimes de la guerre, ce qui aboutit à 
l’élargissement des crimes et des sanctions dans le Statut du Tribunal Militaire 
International de Nuremberg pour des actes qui ne constituaient pas des crimes au 
moment de leur commission.  
 
45. Si les règles d'inter temporalité peuvent être mises à l’écart au nom d’un intérêt 
supérieur et impérieux de la justice pour les atrocités commises par des Européens 
sur leur sol, il ne devrait y avoir aucune raison valable de ne pas appliquer la même 
logique à la quête de justice pour les crimes coloniaux commis en Afrique47. C'est un 
devoir qui exige, l'espace d'un instant, de décentrer l'Occident et de recentrer le reste 
du monde, à une époque où le droit international euro centriste a cédé la place au droit 
international universel.  
 
46. La Commission sans s’attarder encore sur les autres obstacles, adoptera le 
même raisonnement, qu’il s’agisse de la question controversée de la licéité de 
l’esclavage et de la traite transatlantique au moment de leur perpétration, mais 
également de la problématique liée à la non-rétroactivité de l’incrimination et au 

                                                             
47 John-Mark Iyi and Linda Mushoriwa, Addressing colonial crimes in the Third World, op.cit., p 20. 



Assembly/AU/20(XXXIX) 
Page 17 

 

pouvoir prescriptif du temps sur les réparations pour reprendre la formule utilisée par 
le Professeur Tchikaya. 
 
III. Responsabilité internationale pour violations historiques 

 
47. Le résultat de la violation des normes de droit international relatives à 
l’interdiction de la colonisation, ainsi que des actes commis pendant l’esclavage, la 
déportation et la colonisation implique la mise en œuvre des règles de la responsabilité 
des Etats et d’autres acteurs pour actes internationalement illicites, telles que codifiées 
par les Articles sur la responsabilité des Etats pour faits internationalement illicites 
adoptés par la CDI 48 
 
48. La qualification des actes odieux commis pendant l’esclavage, la déportation et 
la colonisation comme crimes contre l’humanité et de génocide commande de 
s’interroger sur la responsabilité de leurs auteurs en vue de répondre à l’impératif de 
justice réparatrice qu’en attendent les victimes. Or, la responsabilité étant la résultante 
d’un manquement à la règle de droit, c'est-à-dire d’une illicéité, il importe de savoir 
dans quelles mesures le droit international s’applique aux actes commis entre le XVe 
et le début du XXe siècle. Toute chose qui met sur la sellette le droit inter temporel. 
Une double tendance se dégage de l’examen des travaux doctrinaux, l’affirmation 
d’une responsabilité juridique conforme ou non soumise au principe du droit inter 
temporel. 
 
49. La première approche soutient que certains actes commis pendant l’esclavage 
et la colonisation dans la période pertinente étaient nécessairement illicites en regard 
du droit international de l’époque. Ainsi, s’agissant particulièrement du colonialisme, il 
serait possible de conclure à l’illicéité de certaines pratiques coloniales au regard des 
règles du droit international applicables aux relations entre puissances coloniales. 
L’exemple emblématique est donné de l’Acte général de la Conférence de Berlin du 
26 février 1885 dont l’article 6 engageait les puissances coloniales, exerçant des droits 
de souveraineté ou une influence dans les territoires du bassin conventionnel du 
Congo, « à veiller à la conservation des populations indigènes et à l'amélioration de 
leurs conditions morales et matérielles d'existence et à concourir à la suppression de 
l'esclavage et surtout la traite des noirs » et ajoutait que ces puissances « protégeront 
et favoriseront, sans distinction de nationalités ni de cultes, toutes les institutions et 
entreprises religieuses, scientifiques ou charitables créées et organisées à ces fins ou 
tendant à instruire les indigènes et à leur faire comprendre et apprécier les avantages 
de la civilisation »49. Par l’élan humaniste affiché, cette disposition permettrait, selon 
l’interprétation qui en est faite, de mettre hors la loi au moins deux types de pratiques 
coloniales, à savoir l’extermination systématique de populations locales, d’une part et, 
d’autre part, le recours par les puissances coloniales aux pires formes de travail 
forcé50. Il s’agit là, selon la compréhension qu’on en a aujourd’hui, d’actes qualifiables 

                                                             
48 Articles sur la responsabilité des Etats , CDI , 2001. 

49 Voir aussi la Convention portant révision de l'Acte général de Berlin du 26 février 1885 et de l'Acte général et 

de la Déclaration de Bruxelles du 2 juillet 1890, signée à Saint-Germain-en-Laye, le 10 septembre 1919, Société 

des Nations, Recueil des Traités, Vol. VIII, 1922, No. 202, articles 10 et 11. 
50 Michel Erpelding, « Vers des réparations au titre du colonialisme ? »,  Annuaire Français du Droit International, 

Vol. 67, 2021, pp. 18-20. 



Assembly/AU/20(XXXIX) 
Page 18 

 

de crime contre l’humanité. Aussi, selon cette manière de voir, la colonisation en elle-
même ne serait pas directement considérée comme illicite, mais uniquement les actes 
odieux dont elle a pu s’accompagner. S’agissant de la traite des esclaves, et en 
conséquence de son abolition en 1815, les mêmes puissances s'engageaient « à 
employer tous les moyens » en leur pouvoir « pour mettre fin à ce commerce et pour 
punir ceux qui s'en occupent »51. Dans le sillage de ce raisonnement, d’aucuns font 
observer également que les puissances coloniales reconnaissaient déjà en 1885, voire 
avant, aux entités politiques locales africaines la qualité de sujets de droit international 
et se considéraient comme liées juridiquement par les accords ou protectorats conclus 
avec elles52. Enfin, une partie de la doctrine estime que l’esclavage et la traite des 
esclaves ainsi que certaines pratiques coloniales pouvaient être considérés comme 
illicites en regard du droit international coutumier de l’époque53. Certains auteurs 
considèrent dans cette trajectoire que l’esclavage et la traite des esclaves ont toujours 
été illicites, c'est-à-dire bien avant 181554. D’autres renchérissent que les relations 
entre puissances européennes et entités politiques locales faisaient appel à quelques 
principes issus de la « pratique régionale pertinente », tout comme du pacta sunt 
servanda55.     
 
50. La seconde approche soutient que la condamnation de certains actes commis 
pendant l’esclavage et la colonisation dans la période reculée serait rendue fort 
possible en contournant la rigueur desséchante du principe du droit inter temporel. 
Une première thèse s’habilite des concepts de fait à effet continu et de fait continu pour 
échafauder sa conception. Il est acquis que les peuples d’Afrique ou d’ascendance 
africaine ont subi, du fait de l’esclavage et de la traite des esclaves ainsi que du 
colonialisme, un préjudice énorme tant matériel que moral dont les séquelles 
perdurent ; ces actes historiques et les injustices endurcies ou consolidées ont créé 
une structure d’inégalité qui est explicative jusqu’à un certain point du sous-
développement que le continent africain accuse encore aujourd’hui. De même, il ne 
fait aucun doute que certains actes odieux commis durant la période reculée, à l’instar 
de la déportation et de la disparition forcée, sont par nature des actes à incidence 
continue. Des auteurs estiment dès lors qu’il serait possible d’engager la responsabilité 
de leurs auteurs en mettant en exergue la continuité des actes ou des effets pour 
exciper de leur illicéité actuelle56. Or, il faut craindre que cette conception ne cadre pas 

                                                             
51 Acte général de la Conférence de Berlin du 26 février 1885, article 9. Leurs engagements ont été réitérés et 

mieux développés par l’Acte général de la Conférence de Bruxelles du 02 juillet 1890. 
52 Erpelding, supra note 28, p. 22. 

53 Voir Alfred Mavedzenge, « Towards a framework of reparatory measures for the enslavement and 

colonisation of the African people », African Human Rights Law Journal, Vol. 24, 2024) p. 403 ; Buser, supra 

note 22, pp. 12-15. 
54 Tchikaya, supra note 22, p. 60-1. 

55 Erpelding, supra note 28, p. 22. 

56 De l’examen de la pratique des anciennes puissances coloniales, de la jurisprudence de leurs cours et tribunaux, 

et des travaux normatifs ou scientifiques de certains organismes internationaux, Mutoy Mubiala conclut « à 

l’émergence d’un droit à réparation pour les injustices historiques dont l[a] mise en œuvre requiert l’application 

du droit international actuel aux faits antérieurs dont les effets continus et actuels constitue le fondement de leur 

illicéité et de l’attribution de leur responsabilité aux Etats actuels ayant hérité des fruits de l’esclavage et de la 

colonisation ». Mutoy Mubiala, « Pour un principe transtemporel en matière de réparation du préjudice causé par 

l’esclavage et le colonialisme », Etude présentée le 3 décembre 2024, lors de la 35e session du Groupe de travail 

d’experts sur les personnes d’ascendance africaine du Conseil des droits de l’homme de l’ONU, New York, 2-6 



Assembly/AU/20(XXXIX) 
Page 19 

 

avec la compréhension exacte qu’on a d’ordinaire des notions de fait continu ou à effet 
continu. Puisqu’il n’est pas admis, tant en droit de la responsabilité internationale des 
Etats57 qu’en droit international pénal58, qu’un fait qui ne constitue pas à son début la 
violation d’une obligation internationale devienne par la suite, en raison de sa 
continuité propre ou de celle de son effet, illicite. Ainsi, suivant cette approche, l’illicéité 
s’origine avec le fait et imprime sa continuité. La démarche dite trans temporelle de 
Mutoy Mubiala peut néanmoins trouver une légitimité dans le recours des instances 
internationales en matière de droits de l’homme à la notion de « violation continue », 
vocable qui en réalité entend saisir, à travers leurs effets persistants dans le temps et 
qui sont contraires aux obligations contemporaines de l’Etat, des faits qui se seraient 
produits longtemps avant même la formulation desdites obligations. Cette doctrine de 
la « violation continue » est présente dans le contentieux international des droits 
fondamentaux et constitue une relativisation sérieuse du pouvoir prescriptif du temps 
sur l’illicéité des faits.  
 
51. Une autre thèse s’élève de l’interprétation anachronique des principes 
fondamentaux du droit international contemporain. Elle repose sur deux versants. 
Dans l’hypothèse où il ne serait pas possible d’en appeler aux sources de droit 
établies, elle part de l’idée que les entités politiques non-européennes, notamment 
africaines, auraient pu bénéficier d’un principe général du droit international positif de 
l’époque si ce dernier n’avait été réservé aux seules « nations civilisées » et que, 
partant, la règle en question aurait dû s’appliquer également aux populations non 
européennes59. En sens inverse, elle permet de contrer l’invocation de toute norme 
juridique de l’époque contraire à une règle de jus cogens actuelle60.  
 
52. Enfin, l’évitement du droit inter temporel, conduisant à la condamnation des 
atrocités du passé, peut être obtenu de manière plus facile en acquiesçant aux 
procédés de la technique juridique, à travers ce qu’on pourrait appeler la règle de 
l’exception. En effet, en matière de droit international pénal, il est remarquable que, à 
rebours du principe nulla poena sine lege praevia, aux lendemains de la seconde 
guerre mondiale et face à l’impératif de poursuivre les personnes qui portaient la 
responsabilité principale des horreurs que celle-ci avait affligées à l’humanité, la 
communauté internationale a été favorable à une application rétroactive du droit 

                                                             
décembre 2024, pp. 28-9. Voir dans le même sillage, le Rapport de la Rapporteuse spéciale sur les formes 

contemporaines de racisme, de discrimination raciale, de xénophobie et d’intolérance raciale », Doc. AGNU 

A/74/321, paras. 32 et 49 ; le Rapport du Rapporteur spécial sur la promotion de la vérité, de la justice, de la 

réparation et des garanties de non-répétition, Doc. AGNU, A/76/180, para. 30. 
57 Commentant l’article 14 du PARE, Andreas Buser souligne fort à propos que « continuing effects do not per se 

lead to the assumption that the illegal act itself continues. […] continuing consequences of a lawful act cannot be 

regarded as an illegal act itself, even if the initial conduct would be illegal according to new rules in the present », 

supra, note 22, p. 16.   

58 Rohit Gupta observe que « [o]ne may thus consider the possibility of an international prosecution for potentially 

continuing unlawful deportation or transfer by an occupying power of its own population into territory occupied 

by it, provided the perpetrator had the requisite mens rea and position to commit or facilitate such crimes. Such 

claims, however, can only be admitted against conduct which had already become ‘criminal’ when committed », 

Rohit Gupta, « Voicing and Addressing Colonial Grievances under International Law », Policy Brief Series, No. 

134, 2022, p. 2. 
59 Erpelding, supra note 28, pp. 23-4. 

60 Ibid., p. 24. 



Assembly/AU/20(XXXIX) 
Page 20 

 

international. L’expérience des tribunaux de Nuremberg, de Tokyo, des tribunaux 
pénaux internationaux postérieurs61, en constituant de sérieux précédents autorisent 
d’envisager la poursuite des auteurs des injustices historiques encore en vie afin de 
rendre justice aux victimes pour les préjudices subis62. Cela dit, les choses ne se feront 
pas dans le vacuum. Les Etats doivent, à travers des actes juridiques, manifester la 
volonté de poursuivre cette voie. De même, en droit de la responsabilité internationale 
des Etats, la reconnaissance volontaire de responsabilité constitue un fondement sans 
doute exceptionnel mais certain pour la réparation des injustices historiques63. Elle 
permet d’engager de manière résolument rétroactive la responsabilité des anciennes 
puissances esclavagistes et coloniales. Dans la pratique, cette reconnaissance est 
rare et porte le cas échéant exclusivement, en ce qui concerne la période coloniale, 
sur des faits coloniaux ponctuels. C’est sans doute la raison pour laquelle les voix 
s’élèvent de plus en plus pour appeler les Etats en question à reconnaître leur 
responsabilité au titre des faits imputables à leur passif esclavagiste et colonial64.  
 
53. Compte tenu de la diversité des tendances et des conceptions ainsi 
inventoriées, ensemble les objections et les limites juridiques dont elles sont 
marquées, il est important d’avoir soin d’identifier le fondement permettant de 
rechercher la responsabilité des Etats et des acteurs non étatiques(compagnies et 
sociétés commerciales)  pour les injustices historiques commises à l’encontre des 
peuples d’Afrique, et qui sont en retrait du droit international actuel, dès lors que 
l’expérience n’est pas particulièrement réconfortante65. Pour les victimes non 
étatiques, la possibilité de faire condamner les atrocités et obtenir une juste réparation 
pour les préjudices subis reste conditionnée à l’aménagement des voies de recours à 
leur profit. 

 
 
 

                                                             
61 Jouannet, supra note 22, p. 66 ; Rapport du Rapporteur spécial sur la promotion de la vérité, de la justice, de la 

réparation et des garanties de non-répétition intitulé, para. 23. 
62 Rapport du Rapporteur spécial sur la promotion de la vérité, de la justice, de la réparation et des garanties de 

non-répétition intitulé, para. 114. 
63 Voir aussi, Jouannet, supra note 22, pp. 66-7 ; Sous-Commission de la promotion et de la protection des droits 

de l’homme, La reconnaissance de la responsabilité et les réparations pour les violations flagrantes et massives des 

droits de l’homme en tant que crimes contre l’humanité qui se sont produites durant la période de l’esclavage, du 
colonialisme et des guerres de conquête, Résolution 2002/5, 54e session, 12 août 2002, para. 7. 
64 Ayant estimé que « la responsabilité historique des puissances en cause vis-à-vis des peuples qu’elles ont 

colonisés ou réduits à l’esclavage doit faire l’objet d’une reconnaissance formelle et solennelle et de réparations 

» et que celle-ci doit inclure « un aspect concret et matériel » (préambule), la Sous-Commission de la promotion 

et de la protection des droits de l’homme a demandé à « tous les pays concernés de reconnaître leur responsabilité 

historique et les conséquences qui en découlent afin de prendre des initiatives permettant, notamment par le biais 

d’un débat fondé sur des informations exactes, la prise de conscience dans l’opinion publique des conséquences 

néfastes des périodes d’esclavage, du colonialisme et des guerres de conquête, ainsi que de la nécessité de 

réparations équitables » (para. 3), Résolution 2002/5.  

65 Le Rapport du Rapporteur spécial sur la promotion de la vérité, de la justice, de la réparation et des garanties de 

non-répétition fait remarquer fort pertinemment que, alors que la commission de crimes de guerre et de crimes 

contre l’humanité était une caractéristique commune des guerres coloniales de cette période, « aucun effort sérieux 

n’a jamais été fait pour porter ces actes devant des tribunaux nationaux ou internationaux, pour punir les auteurs 

survivants, pour tenir pour responsables les gouvernements concernés ou pour indemniser les victimes pour les 

problèmes de santé persistants causés par ces violations », para. 25. 



Assembly/AU/20(XXXIX) 
Page 21 

 
IV. Réparations pour esclavage, déportation et colonisation des peuples 

d’Afrique 

 
54. Le droit de la responsabilité internationale prévoit que tout acte illicite commis 
par un Etat ouvre droit à réparation pour les victimes. Il s’agit d’un principe général de 
droit bien établi dans les droits nationaux et consacré dans les instruments 
internationaux notamment en matière de droits de l’homme, ainsi que dans la 
jurisprudence internationale. C’est l’esprit des Principes fondamentaux et directives 
concernant le droit à un recours et à réparation des victimes de violations flagrantes 
du droit international des droits de l’homme et de violations graves du droit international 
humanitaire 66. La présente étude est conduite du reste dans le contexte où le Comité 
pour l’élimination de la discrimination raciale est engagé, depuis février 2025, dans le 
processus de production d’une recommandation générale sur la réparation des 
injustices historiques liées à l’esclavage des Africains et les préjudices et crimes qui 
en ont résulté pour les personnes d’ascendance africaine. Si les auteurs de la traite 
transatlantique, de la déportation et de la colonisation doivent payer pour les crimes 
commis dans son passé, encore faut-il savoir la nature de la réparation et les modalités 
possibles de celle-ci. Par ailleurs, il sera important de déterminer clairement, pour des 
actions en réparation, les créanciers de la dette de réparation, les débiteurs 
correspondants et le cadre des actions en réparation. Cela est indispensable afin de 
lever les objections formulées à l’encontre de l’idée même de réparation, en particulier 
pour ce qui est de l’esclavage transatlantique67.  
 
55. Au sujet des horreurs du passé, l’Union africaine considère que « l’octroi des 
réparations est un impératif moral et juridique ancré dans les principes de justice, de 
droits de l’homme et de dignité humaine, et que la demande de réparations représente 
une étape concrète vers la réparation des torts historiques et la promotion de 
l’apaisement chez les peuples africains et les personnes d’ascendance africaine 
»68. Cette affirmation correspond à la pensée dominante qui informe l’approche en 
matière de réparation des atrocités et crimes historiques. Laquelle fédère les 
mécanismes du droit de la responsabilité internationale des Etats et du droit 

                                                             
66 Résolution 60/147 adoptée par l’Assemblée générale le 16 décembre 2005 

67 Certains estiment en effet que la réparation par des communautés et des entités actuelles des crimes perpétrés 
dans un passé lointain et contre des personnes aujourd’hui décédées n’aurait pas de grande cohérence intellectuelle. 

Kwame Anthony Appiah a, à cet égard, formulé des analyses iconoclastes et intéressantes. Voir « Comprendre les 

réparations. Une réflexion préliminaire ». Cahiers d’études africaines, XLIV (1-2), 173-174, 2004, pp. 25-40. Pour 

cet auteur, en ce qui concerne l’esclavage, « les torts causés par l’esclavage ont pris fin avec la fin de l’esclavage » 

(p.32), « il n’est pas facile d’établir aujourd’hui un bilan des profits et pertes de l’esclavage » (p.32). Pour lui, il 

est difficile aujourd’hui d’identifier les « auteurs » et les « victimes » (p.33), surtout que pour lui « les victimes de 

la traite négrière n’étaient pas des nations, mais des individus appartenant à de nombreuses nations » (p.36). Pour 

Appiah, « l’argument le plus important contre les réparations est précisément le fit qu’elles sont enracinées dans 

le passé » (p.39). La motivation profonde de Kwame Appiah est noble : « les débats sur les réparations risquent de 

nous faire oublier les avenirs possibles en nous tournant vers les passés conflictuels » (p.39). Néanmoins, son 

intéressant argumentaire comporte trois faiblesses. Tout d’abord, le passé n’est pas absent, quant à ses effets, sur 

le présent. Ensuite, l’esclavage n’était pas qu’une affaire d’individus, mais de sociétés, d’Etats, de grands groupes 
d’intérêt. Une approche essentiellement individualiste n’est pas pertinente. Enfin, il ne faut assimiler les 

« difficultés » (réelles au demeurant) de la question des réparations à des « impossibilités » absolues. En ce sens, 

le traçage historique des bénéficiaires économiques de la trziote transatlantique n’est pas simple, mais il n’est pas 

du tout impossible, comme le montrent les prises de position d’institutions bancaires, universitaires et autres dans 

de nombreux pays anciennement colonisateurs ou esclavagistes. 
68 Conférence de l’Union africaine, Décision sur la constitution d’un front uni pour faire avancer la cause de la 

justice et le paiement des réparations aux africains, Assembly/AU/Dec.884 (XXXVII), 18 février 2024, para. 2. 



Assembly/AU/20(XXXIX) 
Page 22 

 

international des droits de l’homme pour proposer une armature théoriquement 
fonctionnelle capable d’adresser les réclamations d’Etat à Etat, et d’Etat à entité non 
étatique. Aussi, aux formes de réparation consacrées par le droit de la responsabilité 
internationale des Etats, à savoir la restitution, l’indemnisation et la satisfaction, faut-il 
intégrer la réadaptation. 
 

4.1. Restitution 
 
56. S’ils ont nié de manière générale la personnalité et même l’humanité de 
l’africain, l’esclavage et la traite des esclaves autant que la colonisation ont fait subir 
aux Etats, peuples et individus, des préjudices spécifiques qui ne peuvent être réparés 
que sous la forme d’une restitution juste et intégrale. La colonisation a orchestré le 
pillage des biens culturels, la confiscation des territoires, des terres et autres 
ressources appartenant aux peuples africains ; ensemble avec la traite des esclaves, 
elles ont organisé la déportation, l’expulsion, l’expatriation des africains. L’obligation 
de restitution qu’implique l’illicéité de ces actes odieux s’impose pour partie à 
l’ancienne puissance esclavagiste et coloniale, et pour l’autre partie à l’ancienne 
colonie devenue Etat indépendant. C’est donc au démêlage de ces intrications que 
seront consacrés les développements suivants. 
 

4.1.1. Restitution des biens culturels 
 
57. Antérieurement à 1960, le droit de la guerre, qui a regardé le pillage des biens 
culturels soit à titre de butin de guerre soit comme infraction, est essentiellement euro-
centré69. Après le Congrès de Vienne de 1815 en effet, la coutume internationale qui 
s’est cristallisée dans le contexte des guerres européennes a porté à l’interdiction du 
pillage des biens culturels et à la consécration corrélative de l’obligation de 
restitution70. Les deuxième et quatrième Conventions de La Haye sur les lois et 
coutumes de la guerre sur terre adoptées respectivement en 1899 et 1907 interdisent 
le pillage, la destruction et la saisie des propriétés ennemies pendant les hostilités, et 
la saisie et la destruction des œuvres d’art en cas d’occupation71. Ces deux 
conventions n’avaient vocation à s’appliquer qu’entre les belligérants qui y étaient 
parties. Dans un temps plus récent, la Convention pour la protection des biens culturels 
en cas de conflit armé a été adoptée le 14 mai 1954, l’article 4(3) engage les hautes 
parties contractantes à interdire, à prévenir ou à faire cesser « tout acte de vol, de 
pillage ou de détournement de biens culturels » et tout acte de vandalisme à l'égard 
desdits biens, et les interdit par ailleurs de réquisitionner les biens culturels meubles 
situés sur le territoire d'une autre haute partie contractante. Le Premier Protocole à la 
Convention pour la protection des biens culturels en cas de conflit armé, adopté le 

                                                             
69 Certains auteurs ont néanmoins suggéré qu’on pouvait s’intéresser aux coutumes africaines ou prendre en 

compte les effets continus du pillage pour arriver à une conclusion positive, voir notamment Carsten Stahn, 

« Beyond “To Return or Not To Return” – The Benin Bronzes as a Game Changer ? »,  Santander Art and Culture 

Law Review, 2/2022 (8), pp. 67-9. 
70 Martinet Lily, « La restitution du patrimoine culturel africain : règles internationales applicables et pratiques 

nationales », AFDI, Vol. 65, 2019, p. 682. 
71 Voir le Règlement concernant les lois et coutumes de la guerre sur terre annexé aux deuxième et quatrième 

Conventions de la Haye sur les lois et coutumes de la guerre sur terre du 29 juillet 1899 et du 18 octobre 1907, 

articles 23(g), 28, 47 et 56. 



Assembly/AU/20(XXXIX) 
Page 23 

 

même jour, s’inscrit dans la même logique72. Ces deux instruments, apparus à un 
temps où l’Afrique était presque entièrement sous domination coloniale, ne sont pas 
d’application rétroactive. En 1970, la Conférence générale de l’UNESCO a adopté la 
Convention concernant les mesures à prendre pour interdire et empêcher l’importation, 
l’exportation et le transfert de propriété illicites des biens culturels dont l’objet est de 
protéger le patrimoine culturel national contre les dangers de vol, de fouilles 
clandestines et d'exportation illicite 73. La Convention est néanmoins dépourvue de tout 
effet rétroactif. L’obligation de restitution énoncée à l’article 7 (b) (ii) ne s’applique que 
si la convention est entrée en vigueur à l’égard des États concernés. Les 
revendications datant de la période coloniale sont donc pour l’essentiel exclues de son 
champ d’application74, bien que le Comité intergouvernemental pour la promotion du 
retour de biens culturels à leur pays d’origine ou de leur restitution en cas 
d’appropriation illégale, créé plus tard pour donner plus d’entrain à la convention, 
puisse servir d’outil de médiation pour la restitution des biens culturels pillés lors des 
conquêtes et occupations coloniales en Afrique75. 
 
58. Aussi, les normes qui s’intéressent de près à la question de la restitution des 
biens culturels pillés durant la période coloniale doivent être cherchés ailleurs, y 
compris dans la soft law. En 1973, est adoptée la résolution 3187 (XXVIII) sur la 
Restitution des œuvres d’art aux pays victimes d’expropriation. Ayant déploré les 
transferts massifs d’objets d’art d’un pays à un autre du fait de l’occupation coloniale 
ou étrangère, et se disant convaincue que la restitution en nature permettrait une juste 
réparation des graves préjudices subis par le pays victime de ces transferts76, 
l’Assemblée générale des Nations Unies a alors affirmé que « la restitution prompte et 
gratuite à un pays de ses objets d’art, monuments, pièces de musée, manuscrits et 
documents par un autre pays, autant qu’elle constitue une juste réparation du préjudice 
commis, est de nature à renforcer la coopération internationale » avant de reconnaître 
« les obligations spéciales qui sont à cet égard celles des pays n’ayant eu accès à ces 
valeurs qu’à la faveur d’une occupation coloniale ou étrangère » et de demander « à 
tous les Etats intéressés d’interdire les expropriations d’œuvres d’art hors des 
territoires qui se trouvent encore sous domination coloniale ou étrangère »77. De 
même, préoccupée par le fait que les peuples autochtones ont subi des injustices 
historiques à cause, entre autres, de la colonisation et de la dépossession de leurs 
terres, territoires et ressources, la Déclaration des Nations Unies sur les droits des 
peuples autochtones affirme que les « États doivent accorder réparation par le biais 
de mécanismes efficaces – qui peuvent comprendre la restitution – mis au point en 

                                                             
72 Voir les articles 1-4. 

73 Conférence générale de l’UNESCO, Convention concernant les mesures à prendre pour interdire et empêcher 

l'importation, l'exportation et le transfert de propriété illicites des biens culturels, adoptée le 14 novembre 1970, 

seizième session, préambule et articles 7, 9, 11. 
74 Sur l’interprétation de ces différents instruments juridiques, voir également Andrea Caligiuri, « Legal 

aspects concerning the restitution of cultural property removed during colonial occupation », QIL, Zoom-out 103, 

2024, pp. 51-2.  

75 Ibid., p. 55.  
76 AGNU, Restitution des œuvres d’art aux pays victimes d’expropriation, A/RES/3187, 18 décembre 1973, 

préambule. 

77 Ibid., paras 1-3. 



Assembly/AU/20(XXXIX) 
Page 24 

 

concertation avec les peuples autochtones, en ce qui concerne les biens culturels, 
intellectuels, religieux et spirituels qui leur ont été pris sans leur consentement 
préalable, donné librement et en connaissance de cause, ou en violation de leurs lois, 
traditions et coutumes »78. Ces deux résolutions posent ainsi sans détour, à rebours 
du droit inter temporel, le principe de la restitution des biens culturels enlevés aux pays 
et peuples coloniaux en tant que réparation juste du préjudice commis par l’acte de 
pillage. L’absence de force obligatoire de ces résolutions et l’objection des anciennes 
puissances coloniales à la cristallisation d’une norme générale contemporaine en la 
matière, opposée aux revendications appuyées des anciennes colonies79, sont 
néanmoins des éléments décisifs qu’on ne saurait occulter.  
 
59. Aussi, les deux groupes d’Etats intéressés continuent-ils d’aménager des voies 
pouvant permettre d’aboutir de manière consensuelle à la restitution effective des 
culturels biens pillés80. Dans la Déclaration finale de la Conférence mondiale de 
l’UNESCO sur les politiques culturelles et le développement durable, 150 Etats ont 
appelé à « un dialogue international ouvert et inclusif » pour le retour et la restitution, 
aux pays d’origine, de biens culturels « qui ne relèvent pas du champ d’application de 
la Convention de 1970 de l’UNESCO, en tant qu’impératif éthique pour favoriser le 
droit des peuples et des communautés à jouir de leur patrimoine culturel, et à la lumière 
des revendications croissantes des pays concernés, en vue de renforcer la cohésion 
sociale et la transmission intergénérationnelle du patrimoine culturel »81. Longtemps 
avant, les Etats africains avaient déjà pressenti que la question de la restitution de leur 
patrimoine culturel pillé alors qu’ils étaient sous le joug colonial ne pouvait se résoudre 
par la simple affirmation de l’obligation de restitution mise à la charge des Etats 
colonisateurs, mais qu’ils devaient prendre eux-mêmes les dispositions nécessaires 
pour voir se réaliser leur espérance. A travers d’abord la Charte culturelle de l’Afrique 
adoptée en 1976 par l’OUA82, à travers ensuite la Charte de la Renaissance culturelle 
africaine, adoptée le 24 janvier 2006 par l’Union africaine, l’organisation panafricaine 
a sans cesse engagé ses Etats membres à « prendre les dispositions nécessaires 
pour mettre fin au pillage et au trafic illicite des biens culturels africains et obtenir que 

                                                             
78 AGNU, Déclaration des Nations Unies sur les droits des peuples autochtones, A/RES/61/295, 13 septembre 

2007, préambule et article 11 paragraphe 2. Voir aussi le Rapport du Rapporteur spécial sur la promotion de la 

vérité, de la justice, de la réparation et des garanties de non-répétition, paras. 67 et 107(b) 
79 S’agissant de l’Afrique, voir Organisation de l’Unité Africaine, A declaration of the first Abuja Pan-African 

Conference on Reparations For African Enslavement, Colonization And Neo-Colonization, 27-29 avril 1993, 

préambule ; Décision sur la qualification de l'esclavage, de la déportation et de la colonisation comme crimes 

contre l'humanité et génocide à l’encontre des peuples d'Afrique, para. 8. Voir aussi Mavedzenge, supra note 31, 

p. 413. 
80 Ce n’est que de ce point de vue qu’on pourrait affirmer avec Michel Erpelding que « le principe d’une restitution 

des œuvres d’art issues de pillages coloniaux semble aujourd’hui en voie de consolidation », p. 10.  
81 Déclaration finale de la Conférence mondiale de l’UNESCO sur les politiques culturelles et le développement 

durable – MONDIACULT 2022, MONDIACULT-2022/CPD/6, 28-30 septembre 2022, para. 17. Voir aussi 

Rapport du Secrétaire général  intitulé Retour ou restitution de biens culturels à leur pays d’origine, Doc. AGNU 

A/79/231, paras. 2 et 14; Comité intergouvernemental pour la promotion du retour de biens culturels à leur pays 

d’origine ou de leur restitution en cas d’appropriation illégale, Examen des recommandations pour le retour et la 

restitution dans des délais respectables du patrimoine culturel perdu par suite d’une occupation coloniale ou 

étrangère, Annexe 1 – Recommandations initiales du groupe d’experts comme formulés pendant la réunion du 4 

octobre 2022, Doc. ICPRCP/24/24.COM/13, 24e session, 29-31 mai 2024, para. 12. 
82 Conférence des chefs d’Etat et de gouvernement de l’OUA, Charte culturelle de l’Afrique, 5 juillet 1976, articles 

28 et 29. 



Assembly/AU/20(XXXIX) 
Page 25 

 

ces biens culturels soient restitués à leurs pays d’origine » et à « prendre les mesures 
nécessaires pour garantir que les archives et autres documents historiques qui ont été 
illicitement déplacés d’Afrique leur soient restituées afin qu’ils puissent disposer 
d’archives complètes concernant l’histoire de leurs pays »83. Aussi, la tendance 
générale qui est observée de la part des Etats africains d’aller à la rencontre des 
anciennes puissances coloniales et de négocier des arrangements conventionnels et 
autres actes aux fins de la restitution de leurs biens culturels pillés84 est-elle explicative 
de cette logique de proactivité et de recherche de solution consensuelle. 
 
60. Au vu de l’état actuel du droit international, ensemble l’approche des anciennes 
puissances coloniales consentant à des restitutions au cas par cas et l’appel incessant 
de la communauté internationale à la poursuite d’un dialogue entre les protagonistes, 
cette revue de la pratique suggère une double modalité d’action en direction des Etats 
africains. Ils doivent réitérer l’obligation qu’ont les anciennes puissances coloniales de 
restituer les biens culturels dont elles n’ont obtenu la propriété qu’à la faveur de leur 
pillage, d’une part et, d’autre part, dans le droit fil des normes qu’ils ont eux-mêmes 
adoptées au plan continental, ils doivent prendre les mesures nécessaires de nature 
à faciliter la restitution de leur patrimoine culturel, en reconnaissant et en intégrant 
dans leurs politiques les actions pouvant être entreprises par les peuples autochtones, 
les communautés et les personnes d’ascendance africaine de la diaspora85. 
 

4.1.2. Retour des personnes 

 
61. L’esclavage, la traite des esclaves et la colonisation ont occasionné la 
déportation, le transfert et l’expulsion dans des conditions inhumaines de millions 
d’africains de leurs lieux de résidence habituelle vers les sites de production 

                                                             
83 Conférence de l’Union africaine, Charte de la Renaissance culturelle africaine, adoptée le 24 janvier 2006, 

articles 26 et 27. 

84 Voir Treaty on Friendship, Partnership and Cooperation between Italy and Libya, signé le 30 août 2008, article 

16 ; Joint Declaration between Germany and Nigeria on the return of Benin Bronzes and bilateral museum 

cooperation, signé le 1er juillet 2022. Des négociations semblent également en cours entre l’Allemagne et la 

Tanzanie et le Cameroun, voir à ce sujet Sarah Imani, « Symposium on Confronting Colonial Objects: Beyond 

Return, Towards Repair – Litigating Restitution of Entangled Objects along the Spectrum of Legalities and 

(Post)colonial Justice »,  opiniojuris.org, 17 avril 2024, disponible à : 

http://opiniojuris.org/2024/04/17/symposium-on-confronting-colonial-objects-beyond-return-towards-repair-

litigating-restitution-of-entangled-objects-along-the-spectrum-of-legalities-and-postcolonial-justice/, p. 5. Voir 

aussi, Déclaration sur la constitution d’un front uni pour promouvoir la cause de la justice et le paiement de 

réparations aux africains, para. 13; Décision sur la restitution de la stèle volée : l’obélisque d’Axum, AHG/Dec. 

183 (XXXVIII), 8 juillet 2002, paras. 1-6. De même, les lois adoptées par certaines anciennes puissances coloniales 

vont dans le même sens, définissant un cadre juridique qui s’inscrit dans une volonté de dialogue et de coopération 

des Etats, voir notamment la Loi reconnaissant le caractère aliénable des biens liés au passé colonial de l’État belge 

et déterminant un cadre juridique pour leur restitution et leur retour, Moniteur belge, No. 241, 28 septembre 2022, 

articles 2, 4 et 5. 
85 La Décision sur la constitution d’un front uni pour faire avancer la cause de la justice et le paiement des 

réparations aux africains, para. 9, souligne « qu’il importe de reconnaître la nécessité de sauvegarder la culture, le 

patrimoine et la dignité du continent, en l’étayant par l’élaboration d’une position africaine commune sur la 

restitution des biens culturels et du patrimoine et d’un cadre d’action pour les négociations en vue de la restitution 

des biens culturels faisant l’objet d’un trafic illicite ; et réaffirme son plein soutien aux processus en cours en 

Afrique qui visent à la restitution intégrale des objets anciens, des corps et des parties de corps culturels et religieux 

africains volés ».  



Assembly/AU/20(XXXIX) 
Page 26 

 

transatlantique, des camps de concentration locaux ou dans des territoires africains 
tiers. L’un des moyens de réparer ces actes abominables est de permettre aux 
descendants d’africains de choisir de faire chemin retour vers les lieux que leurs aïeux 
furent jadis contraints de quitter. L’aménagement normatif d’une telle possibilité passe 
par la reconnaissance d’un droit de retour aux africains et personnes d’ascendance 
africaine et la consécration corrélative d’une obligation à la charge des Etats africains 
de permettre la réinstallation de ces derniers. Le concours financier des anciennes 
puissances esclavagistes et coloniales peut être légitimement sollicité pour la mise en 
œuvre d’une telle mesure86. 
 
62. Il est remarquable à cet égard que, dès 1993, la Proclamation d’Abuja exhortait 
tous les Etats africains « to grant entrance as of right to all persons of African descent 
and right to obtain residence in those African states, if there is no disqualifying element 
on the African claiming the "right to return" to his ancestral home, Africa »87. De même, 
le point 2 du Plan d’action en 10 points pour l’octroi de réparations, adopté par la 
Communauté des Caraïbes (CARICOM) en 2014 estime que les descendants 
d’africains expatriés par suite de la traite des esclaves dans les Caraïbes jouissent du 
droit de retourner en Afrique et envisage les mesures pouvant aider à 
l’accomplissement de ce droit88. La Conférence mondiale contre le racisme, la 
discrimination raciale, la xénophobie et l’intolérance qui y est associée est allée dans 
le même sens, le Programme d’action de Durban reconnaît la nécessité de faciliter le 
retour et la réinstallation « consentis des descendants des Africains réduits à 
l’esclavage »89.  
 
63. La même philosophie imprègne la question des restes mortels. Il est préconisé 
de les remettre aux descendants vivants des communautés héritières. Ainsi, s’agissant 
des peuples autochtones, la Déclaration des Nations Unies sur les droits des peuples 
autochtones consacre au bénéfice des peuples autochtones « le droit au rapatriement 
de leurs restes humains » et demande aux États de veiller à permettre l’accès aux 
« restes humains en leur possession et/ou leur rapatriement, par le biais de 
mécanismes justes, transparents et efficaces mis au point en concertation avec les 
peuples autochtones concernés »90.  
 
64. Il apparaît donc, d’un point de vue spécifique, que la réparation du préjudice 
souffert par les africains déportés, expatriés, expulsés, pourrait consister à permettre 
à leurs descendants de rentrer sur les terres africaines. Pour ce faire, les Etats 
africains doivent prendre les mesures nécessaires pour rendre possible le vœu de 
ceux qui auront activé la faculté de retour, et de rechercher le cas échéant le concours 
financier des puissances occidentales, qui portent la responsabilité de la traite des 

                                                             
86 Mavedzenge, supra note 31, p. 413 : « [t]he perpetrators of slavery and those who were enriched by slavery 

must bear the costs associated with the repatriation and relocation of Africans who wish to return to their 

homelands from where their ancestors were removed through slave trade ». 

87 Voir aussi Conseil des ministres de l’OUA, Resolution on the Question of so-called French Somaliland 

(Djibouti), CM/Res. 144 (X), 24 février 1968, demandant à la France, puissance administrante, d’« allow the return 

of all those who have been expelled to their Territory», para. 3(b).  
88 CARICOM Reparations Commission, Ten Point Plan for Reparatory Justice, 2014, point 2. 
89 Programme d’action de Durban, para. 158. 

90 Déclaration des Nations Unies sur les droits des peuples autochtones, article 12. 



Assembly/AU/20(XXXIX) 
Page 27 

 

esclaves et des déportations commises durant la colonisation, pour accompagner ce 
processus de réinstallation. 
 

4.1.3. Restitution des territoires et des terres 

 
65. La question de la restitution d’un territoire sous domination coloniale peut 
trouver à se poser lorsque la puissance coloniale s’en empare au mépris du droit des 
peuples à disposer d’eux-mêmes. Dans l’avis consultatif qu’elle a rendu sur les Effets 
juridiques de la séparation de l’archipel des Chagos de Maurice en 1965, la CIJ a 
affirmé que la pratique des Etats et l’opinio juris, au cours de la période pertinente, 
« confirment le caractère coutumier du droit à l’intégrité territoriale d’un territoire non 
autonome, qui constitue le corollaire du droit à l’autodétermination ». Les peuples des 
territoires non autonomes sont par conséquent habilités à exercer leur droit à 
l’autodétermination sur l’ensemble de leur territoire, dont l’intégrité doit être respectée 
par la puissance administrante. Il en découle que, conclut la Cour, « tout détachement 
par la puissance administrante d’une partie d’un territoire non autonome, à moins 
d’être fondé sur la volonté librement exprimée et authentique du peuple du territoire 
concerné, est contraire au droit à l’autodétermination ».91 Analysant les conséquences 
impliquées par cette illicéité dans le cas d’espèce, la Cour a reconnu que plusieurs 
participants à la procédure avaient souligné que le Royaume-Uni devrait mettre fin, 
sans délai, à l’administration de l’archipel des Chagos et le restituer à l’île Maurice92. 
La Cour a noté que le maintien de l’administration de l’archipel des Chagos par le 
Royaume-Uni constitue un fait illicite qui engage sa responsabilité internationale et 
qu’il s’agit d’un fait continu résultant de la séparation de l’archipel des Chagos de 

Maurice93. En conséquence, la Cour a dit que le Royaume-Uni était tenu, dans les plus 
brefs délais, de mettre fin à son administration de l’archipel des Chagos, « ce qui 
permettra à Maurice d’achever la décolonisation de son territoire dans le respect du 

droit des peuples à l’autodétermination »94. 
 
66. A un niveau inférieur se trouve la question de la restitution des terres. Le constat 
général dressé par le Rapporteur spécial sur la promotion de la vérité, de la justice, de 
la réparation et des garanties de non-répétition, sur la restitution des terres 
confisquées aux populations colonisées rend pleinement compte de l’actualité de cette 
problématique en Afrique. Selon le rapporteur, « tant dans les pays où les colons sont 
restés sur les terres occupées que dans ceux d’où la majorité des colons est partie 
après les guerres d’indépendance, les peuples colonisés qui avaient été expulsés de 
leurs terres ancestrales ne les ont pas récupérées »95. Au premier groupe de pays, on 
peut rattacher l’Afrique du Sud et le Zimbabwe ; au second, la plupart des Etats 
africains. En réponse à cette injustice historique, le rapporteur estime que la réparation 
doit viser à l’exhaustivité, « la restitution des terres et des ressources naturelles, au 

                                                             
91 Effets juridiques de la séparation de l’archipel des Chagos de Maurice en 1965, para. 106, p. 134. 

92 Ibid., para. 176, p. 138. 

93 Ibid., para. 177, p. 138-39. 

94 Ibid., para. 178, p. 139. 

95 Rapport du Rapporteur spécial sur la promotion de la vérité, de la justice, de la réparation et des garanties de 

non-répétition, paras. 63.  



Assembly/AU/20(XXXIX) 
Page 28 

 

moyen de mécanismes de restitution des terres confisquées, ou la mise à disposition 
d’autres terres en accord avec les personnes et les populations touchées, y compris 
au travers de mécanismes de réforme agraire permettant de surmonter les inégalités 
d’accès aux terres et aux ressources naturelles »96. On sait combien ces mécanismes 
ont été éprouvés dans le cas de l’Afrique du Sud et du Zimbabwe, et malgré les efforts 
et les différents programmes mis en œuvre par les nouvelles autorités postapartheid 
et postindépendance, le problème reste actuel. Mais ces mécanismes prouvent au 
moins que c’est précisément là le chemin à suivre pour venir à bout de cette question 
lancinante. Dans le cas du Zimbabwe, l’ancienne puissance coloniale s’est engagée à 
financer le programme de redistribution des terres initié par le gouvernement 
zimbabwéen97. S’agissant plus particulièrement des peuples autochtones, la 
Déclaration des Nations Unies sur les droits des peuples autochtones considère qu’ils 
« ont le droit aux terres, territoires et ressources qu’ils possèdent et occupent 
traditionnellement ou qu’ils ont utilisés ou acquis »98 et admet qu’ils « ont droit à 
réparation, par le biais, notamment, de la restitution ou, lorsque cela n’est pas possible, 
d’une indemnisation juste, correcte et équitable » lorsque ces terres, territoires et 
ressources « ont été confisqués, pris, occupés, exploités ou dégradés sans leur 
consentement préalable, donné librement et en connaissance de cause »99. On peut 
enfin souligner que, alors que certains territoires africains étaient encore sous 
domination coloniale, et au vu des pratiques d’accaparement des terres des 
puissances administrantes, l’Assemblée générale des Nations Unies a pris une 
résolution dans laquelle elle demandait aux « colonial Powers to stop immediately the 
practice of alienation of lands from the indigenous inhabitants and to take immediate 
action to return to them all such alienated lands »100. La restitution des terres 
confisquées aux peuples africains se présente ainsi comme le meilleur moyen de 
remédier au préjudice qu’ils ont subi en raison du fait colonial. Lorsque l’ancienne 
colonie est devenue un Etat indépendant, la mise en œuvre de cette obligation lui 
incombe, elle peut bénéficier à cet égard du concours financier de l’ancienne 
puissance coloniale. 

 
4.2. Indemnisation 

 
67. De manière générale, il est admis que l’esclavage a enlevé aux peuples 
africains un capital humain d’une valeur inestimable, la colonisation en a rendue 
l’économie dépendante faisant du continent un pourvoyeur de matières premières. 
Ainsi, tant la main d’œuvre que les ressources de l’Afrique ont été mises au service du 
développement et de l’enrichissement des puissances occidentales101. Au moment 

                                                             
96 Ibid., para. 107(b). 

97 Conférence des chefs d’Etat et de gouvernement de l’OUA, Déclaration sur le règlement de la question des terres 

au Zimbabwe, AHG/Decl. 2 (XXXVII), 11 juillet 2001, paras. 4-5. 
98 Déclaration des Nations Unies sur les droits des peuples autochtones, article 26 paragraphe 1.  

99 Ibid., article 28 paragraphe 1. 

100 AGNU, Activities of foreign economic and other interests which are impeding the implementation of the 

Declaration on the Granting of Independence to Colonial Countries and Peoples in Southern Rodhesia, South West 

Africa and Territories under Portuguese domination and in all other Territories under Colonial domination and 

efforts to eliminate colonialism, apartheid and racial discrimination in southern Africa, A/RES/2288 (XXII), 7 

décembre 1967, para. 10. 
101 Mavedzenge, supra note 31, p. 415. 



Assembly/AU/20(XXXIX) 
Page 29 

 

d’accéder à l’indépendance, les Etats africains accusaient déjà un retard de 
développement important, et les structures d’inégalité érigées par les siècles 
d’esclavage et de domination coloniale ont favorisé un endettement nocif, creusé un 
écart considérable dans l’arrimage technologique. A titre de réparation de cette 
injustice historique, ces Etats attendent des puissances occidentales responsables 
deux mesures phares, l’annulation de la dette publique102 et l’octroi d’aide au 
développement103. L’une et l’autre devant être envisagés comme une mesure de 
réparation du préjudice subi et non constituer une mesure de coopération comme cela 
est conçu aujourd’hui104. D’autant plus que, très souvent, les anciennes puissances 
esclavagistes et coloniales refusent de voir dans les dédommagements qu’elles offrent 
aux victimes une forme de réparation, c'est-à-dire une reconnaissance de 
responsabilité pour les injustices historiques objet de la tractation105. 
 
68. S’agissant des individus et des communautés, l’exercice des droits de recours 
doit pouvoir leur permettre d’obtenir une compensation pour les préjudices dont la 
restitution ou la satisfaction ne pourront effacer. Des difficultés culminant parfois à 
l’impossibilité s’élèvent toutefois en ce qui concerne les préjudices immémoriaux, 
contrairement aux préjudices qui résultent par exemple de la période coloniale 
comprise dans la seconde moitié du XXe siècle106. Les mécanismes de règlement des 
différends devront alors être idéalement choisis pour espérer glaner quelque succès. 
C’est ici que l’imagination processuelle, dans le cadre plus global du contentieux 
stratégique de défense des droits humains, devrait pouvoir s’exprimer pour dépasser 
et vaincre les impasses des constructions juridiques qui aboutissent à dresser un 
bluclier inexpugnable autour de la colonisation et de la traite. On peut également 
s’inspirer de l’esprit de la Clause de Martens en droit international humanitaire, 
laquelle, en l’absence de disposition juridique protectrice, considère que les forces des 
belligérants « restent » sous la sauvegarde des lois de l’humanité et des exigences de 
la conscience publique. Sauf à admettre les théories de la hiérarchie des races, ce 
fonds d’humanité et de conscience publique du droit des gens ne pouvait ne pas 
bénéficier aux peuples esclavagisés ou colonisés. 
 

4.3. Satisfaction 

 
69. L’esclavage, la traite des esclaves et le colonialisme ont bafoué la personnalité 
et trahi l’identité des peuples d’Afrique. C’est pourquoi, la satisfaction devient un 
moyen incontournable pour réparer avec la mesure nécessaire ce pan du préjudice 
historique enduré par les Etats africains et leurs populations. Elle constitue le moyen 

                                                             
102 Voir aussi Proclamation d’Abuja ; Rapport du Rapporteur spécial sur la promotion de la vérité, de la justice, de 

la réparation et des garanties de non-répétition, para. 74. 
103 Les Etats de la CARICOM y ajoutent également le transfert technologique. Voir CARICOM Ten Point Plan 

for Reparatory Justice, point 9. 
104 Voir aussi Jouannet, supra note 22, p. 269 ; Rapport du Rapporteur spécial sur la promotion de la vérité, de la 

justice, de la réparation et des garanties de non-répétition, para. 60 ; Rapport de la Rapporteuse spéciale sur les 

formes contemporaines de racisme, de discrimination raciale, de xénophobie et d’intolérance raciale, para. 54. 
105 Rapport du Rapporteur spécial sur la promotion de la vérité, de la justice, de la réparation et des garanties de 

non-répétition, para. 59. 
106 Voir par exemple Conseil des ministres de l’OUA, Resolution on Portugal’s act of aggression against the 

republic of Guinea, CM/Res. 201 (XIII), 6 septembre 1969, para. 5. Condamnant le Portugal pour acte de piraterie 

et pour la détention arbitraire de 21 guinéens, cette résolution demandait à ce pays, outre la libération des citoyens 

guinéens, une « ample compensation for the physical, material and mental sufferings endured by the victims ».   



Assembly/AU/20(XXXIX) 
Page 30 

 

approprié pour restaurer et honorer la dignité des victimes, c'est-à-dire pour respecter 
l’humanité de l’homme africain travestie par des siècles de pratiques moralement 
indicibles. On comprend aussi pourquoi, lors même que l’article 37 paragraphe 2 du 
PARE considère de manière linéaire que « la satisfaction peut consister en une 
reconnaissance de la violation, une expression de regrets, des excuses formelles ou 
toute autre modalité appropriée », les prises de positions des Etats suggère une 
échelle de valeur entre l’expression « des regrets » et celle « des excuses formelles ». 
Pendant que les Etats lésés exigent les excuses formelles, éventuellement 
accompagnées des mesures compensatoires même symboliques107, les Etats auteurs 
des préjudices historiques ne sont disposés à la limite qu’à exprimer des regrets108. 
En ce domaine éminemment sensible, il faut sans doute éviter de voir dans cette 
controverse une simple querelle de mots, et s’adonner à prendre les mots non pour 
qu’ils sont mais comme donnent à les entendre les protagonistes. D’un point de vue 
spécifique, il s’avère alors que les « excuses publiques sont un élément essentiel de 
la réparation des préjudices subis »109 par les populations colonisées et 
esclavagisées. Il faut donc, dans l’inventaire des formes que peut prendre la 
satisfaction en vue de la restauration de la dignité des peuples d’Afrique, avoir soin de 
mentionner l’expression des excuses formelles et exclure l’expression des regrets. 
D’autres mesures symboliques, comme la reconnaissance du préjudice causé et des 
responsabilités, des mesures d’ordre mémoriel à l’instar de l’érection d’une stèle, de 
l’adoption des journées de souvenir et autres110, peuvent venir ainsi étoffer les excuses 
publiques et non les remplacer. 
 

4.4. Réadaptation 

 
70. Dans la Décision sur la constitution d’un front uni pour faire avancer la cause 
de la justice et le paiement des réparations aux africains, la Conférence de l’Union 
africaine a indiqué que l’obligation de rendre des comptes et l’octroi de réparations et 
de justice réparatrice pour les crimes historiques « sont fondamentaux pour le 
recouvrement des pertes sociales et économiques » subies par les États et les 
sociétés africaines, ainsi que par les États et les communautés de personnes 

                                                             
107 CARICOM Ten Point Plan for Reparatory Justice, point 1 : « [t]he healing process for victims and the 

descendants of the enslaved and enslavers requires as a precondition the offer of a sincere formal apology by the 

governments of Europe. Some governments in refusing to offer an apology have issued in place Statements of 

Regrets. Such statements do not acknowledge that crimes have been committed and represent a refusal to take 

responsibility for such crimes. Statements of regrets represent, furthermore, a reprehensible response to the call 

for apology in that they suggest that victims and their descendants are not worthy of an apology. Only an explicit 

formal apology will suffice within the context of the CRJP ». 
108 Le Rapport de la Rapporteuse spéciale sur les formes contemporaines de racisme, de discrimination raciale, de 

xénophobie et d’intolérance raciale observe que « [p]lusieurs États ont refusé de présenter des excuses officielles 

pour le rôle qu’ils avaient joué dans l’esclavage et le colonialisme, préférant exprimer des remords ou des regrets. 

Certains semblent craindre que des excuses officielles ne soient interprétées comme un aveu de responsabilité 

juridique, ce qui entraînerait de longues actions en justice et les obligerait à verser une indemnisation financière », 

para. 53. Voir aussi, Erpelding, supra note 28, pp. 12-13. 
109 Rapport du Rapporteur spécial sur la promotion de la vérité, de la justice, de la réparation et des garanties de 

non-répétition, para. 72. Pensée dans la logique d’une relation d’Etat à acteur non-étatique, le rapporteur note à cet 

égard qu’il est important « d’analyser les excuses et la reconnaissance des faits, l’autorité qui présente les excuses 

et les responsabilités qui sont acceptées, et de déterminer si les victimes ont participé au processus et accepté les 

excuses ». Voir aussi Mavedzenge, supra note 31, p. 408. 
110 Voir aussi Jouannet, supra note 22, pp. 270-71. 



Assembly/AU/20(XXXIX) 
Page 31 

 

d’ascendance africaine de la diaspora111. Listant les formes de réparation, la décision 
a passé sous silence la réadaptation (psychologique) des victimes. Cette omission 
n’est pas surprenante, loin s’en faut. Le Rapporteur spécial sur la promotion de la 
vérité, de la justice, de la réparation et des garanties de non-répétition a souligné le 
contraste qui innerve cette matière, en appelant l’attention sur le fait que la 
« réadaptation des victimes du colonialisme est une question encore en suspens et 
toujours urgente »112. Or, la réalité fonde le besoin de ce mécanisme dans les 
contextes postcoloniaux, y compris en Afrique.  
 
71. Selon le Rapporteur spécial, « [d]ans de nombreux contextes postcoloniaux et 
dans les États coloniaux, les victimes de violations graves des droits humains n’ont 
pas bénéficié d’une réadaptation médicale et psychosociale leur permettant de 
surmonter les traumatismes qu’elles ont subis. Elles souffrent donc depuis des 
décennies des conséquences continues de lésions corporelles et de problèmes de 
santé physique et mentale liés à ce traumatisme, notamment de troubles post-
traumatiques, de dépression et de toxicomanie »113. Il a cité comme exemple de ce 
phénomène, le cas des victimes des pensionnats autochtones au Canada, dont des 
études ont révélé que les survivants et leurs descendants étaient en moins bonne 
santé. De même, a-t-il  révélé que les témoignages reçus par lui « faisaient état de 
séquelles physiques et mentales du même type que celles des victimes kipsigis et talai 
au Kenya, et de l’absence de mesures de réadaptation au cours des décennies qui ont 
suivi la décolonisation »114. Le point 8 du Plan d’action en 10 points pour l’octroi de 
réparations de la CARICOM arrive aux mêmes conclusions s’agissant de l’esclavage, 
il indique que l’histoire de cette tragédie effroyable « has inflicted massive 
psychological trauma upon African descendant populations. This much is evident daily 
in the Caribbean ». Devant une réalité aussi présente dans le quotidien des sociétés 
africaines, l’État doit approcher la situation de près pour en apprendre davantage et 
fournir le cas échéant des réparations aux victimes sous forme de réadaptation. Dans 
les contextes postcoloniaux où le solde du legs colonial intègre la question des 
populations dépossédées115, toute solution rapidement trouvée à ce problème 
permettrait sans doute d’endiguer tout traumatisme naissant. 
 

4.5. Cessation 
 
72. Sans doute la traite transatlantique des esclaves a pris fin, mais ses séquelles 
demeurent. Ce constat peut être réitéré pour le cas du colonialisme. La question du 
Sahara occidental, de la séparation de l’archipel mauricien de Chagos, de l’île 
comorienne de Mayotte, des enclaves espagnoles de Ceuta et Melilla, pour ne citer 
que les cas emblématiques, confirme la persistance du phénomène colonial sur le sol 
africain. Tel est esquissé explicitement le visage contemporain de l’esclavage et du 
colonialisme, mais sans doute existent-ils davantage sous des formes diffuses. Aussi, 

                                                             
111 Décision sur la constitution d’un front uni pour faire avancer la cause de la justice et le paiement des réparations 

aux africains, para. 6. 
112 Rapport du Rapporteur spécial sur la promotion de la vérité, de la justice, de la réparation et des garanties de 

non-répétition, para. 70. 
113 Ibidem. 

114 Ibidem. 

115 Voir aussi, Rapport du Rapporteur spécial sur la promotion de la vérité, de la justice, de la réparation et des 

garanties de non-répétition, para. 71. 



Assembly/AU/20(XXXIX) 
Page 32 

 

que l’esclavage et certaines pratiques coloniales désobligeantes d’hier aient, à une 
certaine époque, constituée ou non des faits illicites, ils en constituent certainement 
aujourd’hui et leur existence actuelle étale leur continuité. Or, selon l’article 30 du 
PARE, l’État responsable du fait internationalement illicite a l’obligation d’y mettre un 
terme si ce fait continue. 
 
73. La pratique contemporaine confirme l’invocation de cette obligation relativement 
à l’esclavage et au colonialisme. En 1993, la Proclamation d’Abuja demandait déjà à 
« all states in Europe and the Americas which had participated in the enslavement and 
colonization of the African peoples, and which may still be engaged in racism and 
neocolonialism, to desist from any further damage and start building bridges of 
conciliation, cooperation, and through reparation ». Plus d’une décennie plus tard, la 
Déclaration de Durban à son tour « condamn[ait] fermement le fait que l’esclavage et 
les pratiques analogues à l’esclavage existent encore aujourd’hui dans certaines 
régions du monde et [...] pri[ait] instamment les États de prendre des mesures 
immédiates à titre prioritaire pour mettre fin à ces pratiques, qui constituent des 
violations flagrantes des droits de l’homme »116. La Rapporteuse spéciale sur les 
formes contemporaines de racisme, de discrimination raciale, de xénophobie et 
d’intolérance raciale relevait dans son rapport adressé à l’Assemblée générale des 
Nations Unies que « [b]ien que l’esclavage et le colonialisme soient l’objet d’une 
condamnation internationale, ils existent encore et demandent une action urgente de 
la part des États Membres »117. 
 
74. Au plus fort du processus de décolonisation, les organes onusiens ont multiplié 
les mêmes interpellations à l’encontre des puissances coloniales. Condamnant 
l’exploitation des territoires et peuples coloniaux et les pratiques intrusives des agents 
économiques étrangers, l’Assemblée générale des Nations Unies devait alors 
demander au « United Nations Council for South West Africa to put an end to laws and 
practices established in the Territory of South West Africa contrary to the purposes and 
principles of the Charter »118. Face à la politique coloniale répressive du Portugal 
conjuguée aux violations répétées des principes de la Charte des Nations  Unies et 
son refus persistant d'appliquer les résolutions de l'Assemblée générale et du Conseil 
de sécurité, le Conseil de sécurité devait enjoindre au gouvernement portugais de 
« [c]esser immédiatement tout acte de répression et retirer toutes les forces militaires 
et autres qu'il emploie actuellement à cette fin »119. 
 
75. La jurisprudence internationale, notamment les prononcés de la CIJ, est 
concordante sur la question. Dans son avis consultatif sur les Effets juridiques de la 
séparation de l’archipel des Chagos de Maurice en 1965, la CIJ a dit que la séparation 
de l’archipel des Chagos de Maurice était un fait illicite à caractère continu et que, dès 
lors, le Royaume-Uni était tenu, dans les plus brefs délais, de mettre fin à son 

                                                             
116 Déclaration de Durban, para. 29. Voir aussi Programme d’action de Durban, para. 2. 

117 Rapport de la Rapporteuse spéciale sur les formes contemporaines de racisme, de discrimination raciale, de 

xénophobie et d’intolérance raciale, para. 20. Ibid., para. 21.  
118 Résolution A/RES/2288 (XXII), para. 9. 

119 Conseil de sécurité, 180 (1963). Résolution du 31 juillet 1963, para. 5(b). 



Assembly/AU/20(XXXIX) 
Page 33 

 

administration de l’archipel120. La Cour est arrivée à la même conclusion dans l’avis 
consultatif relatif aux Conséquences juridiques pour les États de la présence continue 
de l'Afrique du Sud en Namibie (Sud-Ouest africain) nonobstant la résolution 276 
(1970) du Conseil de sécurité. Elle déclara à l’occasion que, « [l]'Afrique du Sud, à 
laquelle incombe la responsabilité d'avoir créé et prolongé une situation qui, selon la 
Cour, a été valablement déclarée illégale, est tenue d'y mettre fin. Elle a donc 
l'obligation de retirer son administration du territoire de la Namibie. Tant qu'elle laisse 
subsister cette situation illégale et occupe le territoire sans titre, l'Afrique du Sud 
encourt des responsabilités internationales pour violation persistante d'une obligation 
internationale »121.  
 
76. Il est remarquable que, s’agissant de l’esclavage et du colonialisme, la seule 
cessation des comportements illicites s’avère insuffisante au regard de l’impératif 
moral et juridique de les endiguer une fois pour toutes. Aussi, prolongeant l’action de 
l’obligation de cessation, les garanties de non-répétition ont pour but d’empêcher la 
reproduction des tragédies effroyables dont les deux phénomènes en question sont 
l’expression. 
 

5. Garanties de non-répétition 
 
77. Pour porter leur plein effet, les garanties de non-répétition à mettre en œuvre 
en ce domaine doivent comporter une triple dimension. Aux mesures strictement 
juridiques doivent s’ajouter les mesures de sensibilisation et les initiatives d’ordre 
mémoriel.  
 

1. Mesures juridiques et institutionnelles 

 
78. Ces mesures consistent dans l’élaboration ou la réforme des normes et des 
institutions existantes permettant d’éviter la répétition des violations graves des droits 
de l’homme qu’emportent l’esclavage et la colonisation. Il s’agit d’incriminer et de 
pénaliser les comportements répréhensibles et de refonder le système juridique pour 
extirper les dysfonctionnements qui sont la conséquence des structures d’inégalité et 
d’injustice crées par l’esclavage et la colonisation122. Ainsi, dans la Décision sur la 
qualification de l'esclavage, de la déportation et de la colonisation comme crimes 
contre l'humanité et génocide à l’encontre des peuples d'Afrique, l’Union africaine 
« souligne la nécessité de protéger les générations futures et l’humanité contre le 
risque d’une résurgence de l’esclavage et de la colonisation et de donner une 

qualification appropriée à ces atrocités et à ces crimes afin d’éviter qu’ils ne se 

reproduisent »123. Au sujet de la traite des esclaves, la Déclaration de Durban engage 

                                                             
120 Effets juridiques de la séparation de l’archipel des Chagos de Maurice en 1965, paras. 177-78. 

121 CIJ, Conséquences juridiques pour les Etats de la présence continue de l'Afrique du Sud en Namibie (Sud-

Ouest africain) nonobstant la résolution 276 (1970) du Conseil de sécurité, avis consultatif du 21 juin 1971, Rec. 

1971, para. 118, p. 54. 

122 Certains vont plus loin en suggérant à cet égard la réforme complète du système international, impliquant la 

réforme institutionnelle de l’ONU avec notamment l’octroi d’au moins un siège permanent à l’Afrique au Conseil 

de sécurité. Voir par exemple  Mavedzenge, supra note 31, pp. 410-11. 

123 Décision sur la qualification de l'esclavage, de la déportation et de la colonisation comme crimes contre 

l'humanité et génocide à l’encontre des peuples d'Afrique, para. 9. 



Assembly/AU/20(XXXIX) 
Page 34 

 

vivement les États « à adopter et à appliquer, s’il y a lieu, des lois réprimant la traite 
des êtres humains, en particulier des femmes et des enfants et le trafic des migrants, 
en tenant compte des pratiques qui mettent en danger la vie d’êtres humains ou 
s’accompagnent de diverses formes d’asservissement et d’exploitation, comme la 
servitude pour dettes, l’esclavage, l’exploitation sexuelle ou l’exploitation dans le travail 
» et les encourage à créer, s’il n’en existe pas déjà, « des mécanismes destinés à 
combattre ces pratiques »124. Au sujet du colonialisme, le Rapporteur spécial sur la 
promotion de la vérité, de la justice, de la réparation et des garanties de non-répétition 
observe que dans certains contextes coloniaux l’arrivée et l’installation des colons ont 
occasionné, pour les peuples autochtones, l’invasion et la dépossession, 
l’incarcération dans des réserves ou des missions, et des programmes d’assimilation 
aux caractéristiques brutales et inhumaines125. Aussi, estime-t-il que « [l]’un des 
éléments propres à provoquer le plus de changements dans ces contextes est la 
garantie de non-répétition, dans la mesure où elle permet de recenser et de réformer 
les normes et les structures d’oppression de l’État, ainsi que les conditions matérielles 
et idéologiques qui perpétuent les injustices structurelles subies par les peuples 
autochtones »126. 
 

2. Mesures de sensibilisation 
 
79. Il est un fait indéniable que les faits liés au passif des anciennes puissances 
esclavagistes et coloniales sont d’ordinaire passés sous silence, biaisés, édulcorés127 ; 
les peuples qui ont souffert des atrocités et crimes historiques sont ignorants de la 
vérité et captifs des représentations fausses. L’une des implications et non des 
moindres de la qualification de l’esclavage et de la colonisation comme des crimes 
contre l’humanité et de génocide devrait donc consister à prendre des mesures 
nécessaires pour sensibiliser les peuples du monde sur la face hideuse de ces 
phénomènes afin d’empêcher leur reproduction128. C’est dans cette logique que dans 
la Décision sur la qualification de l'esclavage, de la déportation et de la colonisation 
comme crimes contre l'humanité et génocide à l’encontre des peuples d'Afrique, 
l’Union africaine « invite les États membres, les organisations régionales et les 
organisations de la société civile africaine et de la diaspora à prendre diverses 
initiatives pour faire en sorte que les nouvelles générations aient une meilleure 
compréhension des crimes et des séquences délibérément occultées de l’histoire de 
l’esclavage et de la colonisation »129. Dans le même ordre d’idées, la Rapporteuse 
spéciale sur les formes contemporaines de racisme, de discrimination raciale, de 
xénophobie et d’intolérance raciale considère que les « États Membres doivent 

                                                             
124 Déclaration de Durban, para. 69. Voir également AGNU, Bicentenaire de l’abolition de la traite transatlantique 

des esclaves, A/RES/61/19, 28 novembre 2006, préambule. 

125 Rapport du Rapporteur spécial sur la promotion de la vérité, de la justice, de la réparation et des garanties de 

non-répétition, para. 9. 
126 Ibid., para. 12. Voir aussi les paras. 81-85 ; Rapport de la Rapporteuse spéciale sur les formes contemporaines 

de racisme, de discrimination raciale, de xénophobie et d’intolérance raciale, para. 58. 
127 Rapport de la Rapporteuse spéciale sur les formes contemporaines de racisme, de discrimination raciale, de 

xénophobie et d’intolérance raciale, paras. 14 et 60. 
128 Voir aussi Jouannet, supra note 22, p. 277. 

129 Décision sur la qualification de l'esclavage, de la déportation et de la colonisation comme crimes contre 

l'humanité et génocide à l’encontre des peuples d'Afrique, para. 12. 



Assembly/AU/20(XXXIX) 
Page 35 

 

s’atteler de toute urgence à prendre des mesures pour faire en sorte que l’esclavage, 
le colonialisme et leurs conséquences actuelles soient abordés de manière 
représentative et exacte »130.  
 
80. En quoi consistent ces mesures ? Il s’agit, à partir du matériel pédagogique et 
des médias ainsi que d’autres outils culturels, de construire et de diffuser un narratif 
qui donne une représentation fidèle et exhaustive des atrocités de l’esclavage et de la 
colonisation. Au plus fort de la domination du régime d’apartheid tant en Afrique du 
Sud que dans les territoires coloniaux limitrophes, l’OUA a recommandé « à tous les 
Gouvernements et enseignants que la première leçon de l’année scolaire 1986-1987 
soit consacrée à l’Apartheid et que, à cette occasion, soit inscrite au tableau de chaque 
classe de nos écoles et commentée, la mention ‘‘l’Apartheid est un crime contre 
l’humanité’’ »131. La Proclamation d’Abuja a instruit les « Heads of States and 
Governments in Africa and the Diaspora itself to set up National Committees for the 
purpose of studying the damaged Black experience, disseminating information and 
encouraging educational courses on the impact of Enslavement, colonization ant neo-
colonialism on present-day Africa and its Diaspora ». Dans sa Résolution 2002/5, la 
Sous-Commission de la promotion et de la protection des droits de l’homme a souligné 
« combien il est important, pour les programmes scolaires, les formations et 
recherches universitaires, ainsi que les médias, de donner toute leur place à la 
reconnaissance des violations flagrantes et massives des droits de l’homme qui se 
sont produites durant la période de l’esclavage, du colonialisme et des guerres de 
conquête, et de développer l’enseignement des droits de l’homme »132 et recommandé 
que « des initiatives internationales, nationales ou locales soient prises, notamment 
sur le plan historique et culturel, par le biais de musées, d’expositions, d’activités 
culturelles et de jumelages, pour contribuer à cette prise de conscience collective 
»133. S’agissant particulièrement de l’esclavage, l’Assemblée générale des Nations 
Unies, par sa Résolution 61/19, a « demandé instamment aux États Membres qui ne 
l’avaient pas encore fait d’élaborer des programmes éducatifs pour enseigner et 
inculquer aux générations futures, y compris par le biais des programmes scolaires, 
les leçons, l’histoire et les conséquences de l’esclavage et de la traite des esclaves 
»134. 
 

3. Commémoration 

 
81. La commémoration des tragédies de la nature de celles dont il est ici question 
est un élément à part entière des garanties de non-répétition. Face aux atrocités 
provoquées par les violations flagrantes des droits fondamentaux dont regorge 
l’histoire de l’humanité, la Déclaration de Durban a en effet affirmé que « se remémorer 

                                                             
130 Ibid., para. 60. 

131 Conférence des chefs d’Etat et de gouvernement, Décision en vue de la sensibilisation de la jeunesse africaine 

sur la question de l’Apartheid, AHG/DEC. 2 (XXII), 30 juillet 1986, para. 2. 
132 Résolution 2002/5, para. 5. 

133 Ibid., para. 6. 

134 AGNU, Bicentenaire de l’abolition de la traite transatlantique des esclaves, A/RES/61/19, 28 novembre 2006, 

para. 2. Dans la même veine, voir Mémorial permanent en souvenir des victimes de l’esclavage et de la traite 

transatlantique des esclaves, A/RES/62/122, 17 décembre 2007, para. 4 ; Programme d’action de Durban, para. 

119. 



Assembly/AU/20(XXXIX) 
Page 36 

 

l’histoire peut donner des enseignements permettant d’éviter à l’avenir de nouvelles 
tragédies »135. Elle a dit reconnaître et regretter les souffrances et les maux indicibles 

subis par des millions de personnes « du fait de l’esclavage, de la traite des esclaves, 
de la traite transatlantique des esclaves, de l’apartheid, du génocide et des tragédies 

passées »136, et a invité la communauté internationale et ses membres, en vue de 
clore ces sombres chapitres de l’histoire et pour faciliter la réconciliation et 
l’apaisement, « à honorer la mémoire des victimes de ces tragédies »137. La 
commémoration de telles tragédies peut prendre corps soit par la fixation d’un jour du 
souvenir soit par l’érection d’un mémorial138.  
 
82. Il est remarquable que les actions qui sont allées dans ce sens, au plan mondial, 
aient essentiellement porté sur l’esclavage et la traite transatlantique des esclaves139. 
Ainsi, considérant que l’année 2007 marquerait le bicentenaire de l’abolition de la traite 
transatlantique des esclaves, l’Assemblée générale des Nations Unies a, par une 
résolution adoptée le 28 novembre 2006, décidé de « déclarer le 25 mars 2007 
Journée internationale de célébration du bicentenaire de l’abolition de la traite 
transatlantique des esclaves »140. Une année plus tard, elle va décider de « déclarer 
le 25 mars Journée internationale de commémoration des victimes de l’esclavage et 
de la traite transatlantique des esclaves, à partir de 2008, en appoint à la Journée 
internationale du souvenir de la traite négrière et de son abolition, instituée par 
l’Organisation des Nations Unies pour l’éducation, la science et la culture »141.  
 
83. Au niveau continental, la démarche est holistique, les mesures 
commémoratives suggérées vont au-delà du seul cas de l’esclavage pour intégrer 
notamment le colonialisme142. Ainsi, dans la Décision sur la mise en œuvre de la feuille 
de route du thème de l’année 2025 : « justice pour les africains et les personnes 

d’ascendance africaine par les réparations », la Conférence de l’Union africaine a 

                                                             
135 Déclaration de Durban, para. 57. 

136 Ibid., para. 100. 

137 Ibid., para. 101. La Conférence a davantage insisté sur le fait « qu’il est essentiel de se souvenir des crimes et 

des injustices du passé, quels que soient le lieu et l’époque où ils se sont produits, de condamner sans équivoque 

les tragédies provoquées par le racisme et de dire la vérité historique pour parvenir à la réconciliation internationale 

et à l’édification de sociétés fondées sur la justice, l’égalité et la solidarité », para. 106.  Voir aussi Rapport du 

Rapporteur spécial sur la promotion de la vérité, de la justice, de la réparation et des garanties de non-répétition, 

para. 75. 
138 Dans sa résolution 62/122, l’Assemblée générale des Nations Unies s’est félicitée « de l’initiative prise par les 

États membres de la Communauté des Caraïbes d’ériger, dans l’enceinte de l’Organisation des Nations Unies, un 

mémorial permanent destiné à témoigner de la tragédie et à faire prendre conscience des séquelles de l’esclavage 

et de la traite transatlantique des esclaves », para. 1.  

139 La Sous-Commission de la promotion et de la protection des droits de l’homme a elle-même recommandé que 

« la reconnaissance publique de la traite et de l’esclavage comme crimes contre l’humanité soit marquée par la 

fixation d’une date commune pour commémorer chaque année, au sein des Nations Unies comme dans chaque 

État, l’abolition de la traite et de l’esclavage », Résolution 2002/5, para. 4. 

140 Bicentenaire de l’abolition de la traite transatlantique des esclaves, préambule et para. 1. 

141 Mémorial permanent en souvenir des victimes de l’esclavage et de la traite transatlantique des esclaves, para. 

3. 

142 Voir aussi, Mavedzenge, supra note 31, p. 409. 



Assembly/AU/20(XXXIX) 
Page 37 

 

approuvé la proposition du président algérien « d’instituer une journée africaine 

d’hommage aux martyres et victimes africains de la traite transatlantique, de la 

colonisation et de l’apartheid » et demandé à « la Commission d’engager des 

consultations avec les Etats membres en vue de définir cette date »143. 
 
84. Il est donc nécessaire, sachant le rôle particulier que joue chacune des 
différentes mesures examinées au titre des garanties de non-répétition de les spécifier 
en vue d’une mobilisation efficiente. 
 
85. Il va sans dire que tous ces modes de réparation ne préjugent en aucun cas du 
droit de recours dont disposent les individus, qui sont les peuples d’Afrique pris dans 
leur dimension individuelle ou collective de formuler des recours. Le paragraphe 2 de 
l’article 33 du PARE affirme que la deuxième partie de ce texte, relative aux obligations 
secondaires de cessation et de réparation, « est sans préjudice de tout droit que la 
responsabilité internationale de l’Etat peut faire naître directement au profit d’une 
personne ou d’une entité autre qu’un Etat ». Si s’agissant de la source de droit 
consacrant le droit à un recours et à réparation au bénéfice de la victime, peuple ou 
personne, des actes commis pendant l’esclavage et la colonisation, il semble encore 
que les sons de cloche sont une nouvelle fois discordants compte tenu de l’écueil que 
représente le droit inter temporel, la piste des droits internes pourrait constituer une 
opportunité pour d’éventuelles réclamations des peuples d’Afrique liées au 
colonialisme. En avril 2011, les vétérans du mouvement Mau Mau ont engagé des 
poursuites au Royaume-Uni en vue de demander réparation pour les actes de torture, 
de castration et les atteintes sexuelles, dont on estime qu’au moins 1,5 million kényans 
ont été victimes alors qu’ils étaient enfermés dans des camps de détention et confinés 
dans des villages par le gouvernement colonial britannique durant les années 1950144. 
La Haute Cour de Justice britannique a accordé au mouvement le droit d’ester en 
justice et a connu l’affaire145. Cette démarche semble gagner du terrain, puisqu’en 
août 2022, des communautés kényanes de Kipsigis et de Talais ont déposé un recours 
devant la Cour européenne des droits de l’homme (CEDH) pour obtenir des excuses 
et des réparations du Royaume-Uni, qui les a spoliées de leurs terres durant la 
colonisation. Ces populations vivaient dans la région fertile de la vallée du Rift avant 
de s’en faire expulser dans les années 1930 au profit de grands producteurs de thé. 
Ces terres ne leur ont jamais été restituées et sont aujourd’hui exploitées par des 
multinationales comme Unilever. Ce recours est la suite d’un combat lancé en 2019, 
lorsque 100 000 membres de ces communautés avaient envoyé une pétition à l’ONU, 
et poursuivi en mai 2022 par un courrier adressé directement à la famille royale 
britannique. Cette piste semble avoir de l’avenir et devrait pouvoir faire l’objet d’une 
élaboration plus systématique des instances africaines. 
 

                                                             
143 Conférence de l’Union, Décision sur la mise en œuvre de la feuille de route du thème de l’année 2025 : « justice 

pour les africains et les personnes d’ascendance africaine par les réparations », Assembly/AU/Dec.903(XXXVIII), 

16 février 2025, para. 5. Voir aussi Conseil exécutif de l’Union africaine, Constituer un front uni pour promouvoir 

la cause de la justice et le paiement des réparations aux africains (Point proposé conjointement par la République 

du Ghana et la Commission de l’UA (CIDO)), EX.CL/1501(XLIV), 15 février 2023, para. 27. 
144 Ibid., para. 43. 

145 Ibid. ; Rapport du Rapporteur spécial sur la promotion de la vérité, de la justice, de la réparation et des garanties 

de non-répétition intitulé, para. 27. 



Assembly/AU/20(XXXIX) 
Page 38 

 
V. Colonisation, actes commis pendant l’esclavage, la déportation et la 

colonisation et normes impératives 

 
86. La consécration de la notion de normes impératives en droit international 
répond aux impératifs de soumettre les violations d’obligations fondamentales des 
Etats à un régime juridique sui generis permettant de hisser ces normes au sommet 
de la hiérarchie du droit international.  
 
87. Il a été établi précédemment que les obligations qui interdisent les actes commis 
dans le cadre de l’esclavage et de la colonisation trouvaient leur fondement dans les 
normes impératives du droit international général, et qu’en raison de cela leur violation 
grave emportait des conséquences particulières aux termes de l’article 41 du PARE. Il 
importe à présent d’en faire voir la consistance. Les deux premiers paragraphes de 
cette disposition consacrent trois obligations distinctes à l’égard de tous les États, 
lesquels doivent coopérer pour mettre fin à l’illicéité, s’abstenir de reconnaître la 
situation créée comme licite et s’abstenir d’apporter une aide ou une assistance au 
maintien de cette situation. 
 

5.1. L’obligation de coopérer pour mettre fin à toute violation grave 
d’une obligation découlant d’une norme impérative du droit 
international général 

 
88. Face à une situation constituant la violation grave d’une obligation découlant 
d’une norme impérative de droit international général, les États doivent coopérer, par 
des moyens licites, pour y mettre fin. Une telle coopération peut être rendue plus facile 
lorsque les États prennent appui sur le cadre institutionnel d’une organisation 
internationale. La politique de certaines puissances administrantes consistant à dénier 
aux pays et peuples coloniaux le droit de disposer d’eux-mêmes de manière ouverte, 
à l’instar du Portugal qui « prétend[ait] que les territoires qu'il administr[ait] [étaient] 
des « territoires d'outre-mer » et [faisaient] partie intégrante du Portugal métropolitain 

»146, ou de manière subreptice, à l’instar du Royaume-Uni facilitant ou tolérant 
l’émergence d’un gouvernement colon blanc en Rhodésie du Sud au détriment de la 
majorité africaine de ce territoire. Il s’agit alors d’une « tentative d’acquisition de la 
souveraineté sur un territoire par le biais du déni du droit des peuples à disposer d’eux-
mêmes »147. S’agissant du cas de la Rhodésie du Sud, l’OUA a qualifié la situation 
comme étant une « illegal seizure of independence by British racist minority settlers in 
that country »148 et a dénoncé sans réserve les pourparlers engagés entre ce 
groupuscule et le Royaume-Uni « as a conspiracy aimed at recognizing the 
independence seized illegally by the rebel settlers »149. Devant cette imposture, 
l’organisation panafricaine invita ses « member countries in consultation with each 
other to take measures against those persons, companies and institutions in their own 
countries which, in pursuance of colonialist interests continue to have dealings with, or 

                                                             
146 Conseil de sécurité, 180 (1963). Résolution du 31 juillet 1963, para. 2. 

147 Rapport de la cinquante troisième session, p. 122, para. 5. 

148 Conseil des ministres de l’OUA, Resolution on Southern Rhodesia, CM/Res. 78 (VII), 4 novembre 1966, 

préambule. 
149 Ibid., para. 1. 



Assembly/AU/20(XXXIX) 
Page 39 

 

business under the illegal regime in Southern Rhodesia »150. De même, l’obligation de 
coopérer pour mettre fin à la violation du droit des peuples à disposer d’eux-mêmes a 
été affirmée dans la résolution de l’Assemblée générale des Nations Unies sur la 
Question de l’île comorienne de Mayotte. Ayant considéré que des referendums 
imposés aux habitants de l'île comorienne de Mayotte par la France postérieurement 
à l’indépendance des Comores constituait entre autres une violation des principes des 
résolutions pertinentes de l'ONU, en particulier de la resolution 1514 (XV) du 14 
décembre 1960, relative à l'octroi de l'indépendance aux pays et aux peuples 
coloniaux, l’Assemblée générale a invité tous les États Membres de l’ONU à apporter, 
individuellement et collectivement, une aide efficace à l’État comorien et « à coopérer 
avec lui dans tous les domaines pour lui permettre de défendre et sauvegarder son 
indépendance, l'intégrité de son territoire et sa souveraineté nationale »151. La 
jurisprudence de la CIJ conforte cette pratique. Dans l’avis consultatif sur les Effets 
juridiques de la séparation de l’archipel des Chagos de Maurice en 1965, la Cour a dit 
que « tous les États Membres [devaient] coopérer avec l’Organisation des Nations 
Unies » pour la mise en œuvre des modalités nécessaires au parachèvement de la 
décolonisation de Maurice152. Dans l’avis consultatif sur les Conséquences juridiques 
pour les États de la présence continue de l'Afrique du Sud en Namibie (Sud-Ouest 
africain) nonobstant la résolution 276 (1970) du Conseil de sécurité, la juridiction 
mondiale a relevé qu’elle « ne s'acquitterait pas de ses fonctions judiciaires si elle ne 
déclarait pas qu'il existe une obligation, pour les Membres des Nations Unies en 
particulier, de mettre fin à cette situation » illicite153.  
 

5.2. L’obligation de non-reconnaissance de la licéité d’une situation 
créée par une violation grave d’une obligation découlant d’une 
norme impérative du droit international général 

 
89. Face aux politiques coloniales qui emportent la violation du droit des peuples à 
disposer d’eux-mêmes, les déclarations d’indépendance factice orchestrées ou 
encouragées par les puissances coloniales ou administrantes mais aussi toute mesure 
allant à l’encontre de la satisfaction des aspirations des peuples quant à la liberté, 
l’auto-détermination et l’indépendance en étalant leur illicéité oblige les États à ne leur 
accorder aucune reconnaissance. Il apparaît que dans le cas de la Rhodésie du Sud, 
ayant condamné la déclaration illégale d'indépendance par la minorité blanche, le 
Conseil de sécurité a prié tous les États « de n'accorder aucune forme de 
reconnaissance au régime illégal de la Rhodésie du Sud »154. L’Assemblée générale 
a emboîté le pas en rejetant les multiples déclarations d’indépendance dans les 

                                                             
150 Ibid., para. 6. Voir aussi, Conseil des ministres de l’OUA, Resolution on the Portuguese colonies, CM/Res. 268 

(XIX), 12 June 1972, para. 17 ; Resolution on Namibia, CM/Res. 269 (XIX), paras. 9-10 ; Resolution on Apartheid 

and Racial Discrimination, CM/Res. 270 (XIX), para. 12. 
151 AGNU, Question de l'ile comorienne de Mayotte, A/RES/31/4, 21 octobre 1976, para. 4. 

152 Effets juridiques de la séparation de l’archipel des Chagos de Maurice en 1965, para. 180, p. 139. 

153 Conséquences juridiques pour les Etats de la présence continue de l'Afrique du Sud en Namibie (Sud-Ouest 

africain) nonobstant la résolution 276 (1970) du Conseil de sécurité, para. 117, p. 54. 

154 Conseil de sécurité, Résolution 288 (1970), 17 novembre 1970, paras. 1 et 5. Voir aussi les résolutions du 

Conseil des ministres de l’OUA, Southern Rhodesia, CM/Res. 62 (V), 21 octobre 1965, para. 6 ; Resolution on 

Southern Rhodesia, CM/Res. 78 (VII), 4 novembre 1966, para. 2 ; Resolution on Zimbabwe, CM/Res. 207 (XIV), 

6 mars 1970, para. 4. 



Assembly/AU/20(XXXIX) 
Page 40 

 

bantoustans en Afrique du Sud, qu’elle a déclarées nulles et non avenues, et en 
demandant aux États de refuser de les reconnaître155. La jurisprudence internationale 
abonde dans le même sens. Dans l’avis consultatif relatif aux Conséquences 
juridiques pour les États de la présence continue de l'Afrique du Sud en Namibie (Sud-
Ouest africain) nonobstant la résolution 276 (1970) du Conseil de sécurité, la CIJ a 
indiqué que les États Membres des Nations Unies avaient l'obligation de reconnaître 
l'illégalité et le défaut de validité du maintien de la présence sud-africaine en 
Namibie156. 
 

5.3. L’obligation de ne pas prêter d’aide ou d’assistance au maintien de 
toute situation créée par une violation grave d’une obligation 
découlant d’une norme impérative du droit international général 

 
90. La condamnation de certaines pratiques coloniales commises à l’encontre des 
peuples d’Afrique comme des crimes contre l’humanité ou de génocide dans la période 
pertinente emporte l’interdiction pour les États d’apporter l’aide ou l’assistance aux 
puissances administrantes responsables pouvant permettre de maintenir la violation 
des droits de ces peuples. Comme le fait remarquer le commentaire de la CDI, cette 
obligation va bien « au-delà de la commission de la violation grave pour s’intéresser 
au maintien de la situation créée par ladite violation, et s’applique que la violation 
commise soit ou non continue »157. Ainsi, l’ONU et l’OUA ont régulièrement condamné 
la politique coloniale du Portugal consistant entre autres en des actes de répression 
contre les populations de ses colonies africaines, d’actes d’agression perpétrés contre 
les États voisins, la violation des droits économiques et politiques de la population 
autochtone en procédant à l’installation d’immigrants étrangers dans les territoires et 
en envoyant des travailleurs africains en Afrique du Sud, l’utilisation du napalm, du gaz 
asphyxiant et autres armes dangereuses. Elles ont enjoint leurs États membres 
respectifs mais aussi ceux de l’OTAN, la Banque mondiale et le Fonds monétaire 
international de ne pas ou d’arrêter d’apporter une aide ou assistance quelconque au 
Portugal158. La même démarche a été régulièrement suivie dans le cas de la Rhodésie 
du Sud sous domination de la minorité blanche159 et de l’Afrique du Sud s’agissant de 
sa présence en Namibie160. La CIJ s’est toujours prononcée dans ce sens161. 

                                                             
155 AGNU, Le Transkei prétendument indépendant et autres bantoustans, A/RES/31/6A, 26 octobre 1976, paras. 2 

et 4 ; Bantoustans, A/RES/32/105N, 14 décembre 1977, paras. 2 et 5. 

156 Conséquences juridiques pour les Etats de la présence continue de l'Afrique du Sud en Namibie (Sud-Ouest 

africain) nonobstant la résolution 276 (1970) du Conseil de sécurité, para. 119, p. 54. Voir aussi, CIJ, 

Conséquences juridiques découlant des politiques et pratiques d’Israël dans le Territoire palestinien occupé, y 

compris Jérusalem-Est, avis consultatif du 19 juillet 2024, para. 279. 
157 Rapport de la cinquante troisième session, p. 123, para. 11. 

158 Conseil de sécurité, 180 (1963). Résolution du 31 juillet 1963, para. 6 ; Résolution 218 (1965) du 13 novembre 

1965, para. 6 ; Assemblée générale, Question of Territories under Portuguese administration, A/RES/2107 (XX), 

21 December 1965, paras. 8-9 ; Question des territoires administrés par le Portugal, A/RES/2184 (XXI), 12 

décembre 1966, paras. 8-9. Voir aussi, Conseil des ministres de l’OUA, Resolution on Territories under Portuguese 

domination, CM/Res. 137 (X), 24 février 1968, paras. 3-4. 
159 Assemblée générale, Question of Southern Rhodesia, A/RES/2262 (XXII), 3 novembre 1967, para. 10-12 ; 

Resolution on Rhodesia, CM/Res. 153 (XI), 12 septembre 1968, para. 6. 
160 Conseil des ministres de l’OUA, Resolution on Namibia, CM/Res. 269 (XIX), 12 juin 1972, paras. 6 et 7. 
161 Conséquences juridiques pour les Etats de la présence continue de l'Afrique du Sud en Namibie (Sud-Ouest 

africain) nonobstant la résolution 276 (1970) du Conseil de sécurité, para. 119, p. 54 ; Conséquences juridiques 



Assembly/AU/20(XXXIX) 
Page 41 

 

 
91. A côté de l’interdiction d’apporter une aide ou assistance à l’État qui s’est rendu 
responsable de la violation grave d’une obligation internationale découlant d’une 
norme impérative de droit international général, les décisions des organisations 
internationales ont souvent demandé également aux États membres de pas nouer ou 
de rompre avec cet État tout type de relation, diplomatique, consulaire, économique et 
financière. Dans le cas de la condamnation des pratiques coloniales odieuses, des 
mesures de ce genre ont été indiquées aux États membres de l’ONU162 ou de l’OUA163. 
La CIJ a aussi eu à énoncer ce type d’interdictions164. 

 
VI. Conclusions 
 
92. La CUADI après avoir passé en revue les différents instruments juridiques 
relatifs aux violations historiques subies par l’Afrique, en réponse à la demande 
formulée par la Conférence dans sa décision Assembly/AU/Dec.934(XXXVIII), a 
rassemblé et analysé divers documents juridiques et jurisprudentiels, lui ayant permis 
de développer des arguments à même de constituer une base permettant à l’Union 
Africaine d’engager un processus multidirectionnel en vue d’instaurer la justice pour 
les Africains et les personnes d’ascendance africaine par les réparations. 
 
93. La question de la qualification de la colonisation, ainsi que de certains actes 
commis pendant l’esclavage, la déportation et la colonisation comme crimes contre 
l’humanité et crimes de génocide constitue pour l’Afrique l’opportunité juridique qui lui 
permettra de rejaillir sur des concepts fondamentaux se trouvant au cœur des 
réflexions-débats dans les institutions internationales. Les futures négociations sur le 
projet de convention sur les crimes contre l’humanité interpellent sur la nécessité, le 
fondement et les concepts issus du droit international européocentriste, par lequel 
l’Afrique a été exclue, et continue de l’être sur des problématiques essentielles devant 
permettre de parvenir à des solutions justes, équitables et durables. 
 
94. Pour la CUADI, il est apparu en dépit de ce que la formulation du sujet d’étude 
pourrait donner à penser, qu’une réflexion profonde doit être menée dès l’abord sur 
les implications internes de la qualification (conditions), en faisant voir les catégories 
juridiques qu’elle recouvre et en les éprouvant à la rigueur du droit inter temporel pour 
le cas des faits historiques reculés, qui seule permettra de rechercher de manière non 
arbitraire les implications externes (conséquences). Il a été observé que si la 
qualification de la colonisation en elle-même, en tant que fait social historique total, 
comme crime contre l’humanité constitue un véhicule analytique indéniable pour la 

                                                             
découlant des politiques et pratiques d’Israël dans le Territoire palestinien occupé, y compris Jérusalem-Est, para. 

279. 

162 Conseil de sécurité, Résolution 276 (1970), 30 janvier 1970, para. 5 ; AGNU, Question of Territories under 

Portuguese administration, A/RES/2107 (XX), 21 décembre 1965, paras. 6-7 ; Politique d'apartheid du 

Gouvernement de la République sud-africaine, A/RES/2202 (XXI), 16 décembre 1966, para. 5. 
163 Conférence des chefs d’Etat et de gouvernement de l’OUA, Décolonisation, CIAS/PLEN.2/REV.2 A, 25 mai 

1963, paras. 8-9 ; Apartheid et discrimination raciale, CIAS/PLEN.2/REV.2 B, para. 2. Conseil des ministres de 

l’OUA, Resolution on the Portuguese colonies, CM/Res. 268 (XIX), 12 juin 1972, para. 13 ; Resolution on 

Namibia, CM/Res. 269 (XIX), para. 12. 
164 Conséquences juridiques découlant des politiques et pratiques d’Israël dans le Territoire palestinien occupé, 

y compris Jérusalem-Est, para. 278. 



Assembly/AU/20(XXXIX) 
Page 42 

 

compréhension que l’Afrique a elle-même des tragédies effroyables qui ont façonné 
son destin, cette entreprise de conceptualisation, au-delà de la valeur heuristique 
qu’elle charrie, n’emporte pas pour l’heure quelque implication juridique tangible. Or, 
certains actes commis pendant la colonisation, tant dans les premières heures de la 
percée impérialiste européenne sur le continent africain qu’au plus fort des convulsions 
hostiles à la domination coloniale dans la période post-seconde guerre mondiale, sont 
considérés comme des actes de génocide et des crimes contre l’humanité. 
 
95. Par ailleurs, que les faits historiques dont il est question soient regardés comme 
crime contre l’humanité ou de génocide, il est revenu qu’ils constituent des violations 
graves d’obligations découlant de normes impératives du droit international général et 
appellent en tant que tels des conséquences juridiques particulières en regard du droit 
de la responsabilité internationale des Etats. Plus encore, c’est l’élucidation de la 
typologie des faits historiques qui se trouvent à la base de la qualification qui, jouant 
le rôle du balancier, informe la structure des obligations secondaires de réparation, de 
cessation et des garanties de non-répétition mises conséquemment à la charge des 
anciennes puissances esclavagistes et coloniales et des anciennes colonies et 
peuples esclavagisés. Tels sont à ce stade les premiers résultats auxquels l’étude a 
permis d’aboutir. Il importe sans doute maintenant de prendre la pleine mesure des 
inflexions que ces premiers éléments feraient voir dans une projection plus 
systématique, mêlant travaux historiques, analyse économique, enjeux géopolitiques 
et éléments juridiques, y compris des données des législations nationales des Etats 
africains. 

 
VII. Recommandations 
 
96. La CUADI considère que si le colonialisme et les actes commis pendant la 
colonialisme, l’esclavage et la déportation à l’encontre des peuples d’Afrique sont des 
actes illicites faisant partie du noyau dur des violations graves du droit international 
des droits de l’homme ayant entaché l’histoire de l’Afrique, ce passé doit constituer un 
point de départ pour dresser un bilan global et détaillé de tous les actes, des 
dommages qu’ils ont engendrés aux africains et personnes d’ascendance africaine 
ainsi qu’aux biens culturels africains constituant la mémoire et l’histoire du continent.  
 
97. Les Etats africains à travers l’Union Africaine et ses institutions doivent réfléchir 
sur des moyens ordonnés et systématisés de réclamations auprès des anciens pays 
colonisateurs devant aboutir à une repentance et à une reconnaissance formelle des 
crimes commis à l’égard des peuples d’Afrique meurtris, par les effets négatifs qui 
continuent d’affecter le développement de l’Afrique. 
 
98. La réflexion sur la question des réparations pour faits de colonialisme, 
esclavagisme et déportation devrait être inclusive, par l’implication des différents 
acteurs africains. Outre les Etats, l’apport que pourrait fournir la diaspora à cet égard 
sera considérable, pour alimenter le bilan nécessaire pour entamer le processus de 
réparation, qui devrait s’établir à travers des objectifs précis, reposer sur des principes 
adéquats d’équité et de rétablissement des peuples d’Afrique dans leur dignité et bien-
être. L’implication par l’éducation de la jeunesse africaine ne peut que faire avancer 
cette réflexion en faisant connaitre ce passé douloureux, qui est celui de leurs 
ancêtres. 

 



Assembly/AU/20(XXXIX) 
Page 43 

 

99. Cela permettra un engagement fort devant aboutir à libérer cette génération, et 
les générations futures, du poids des souffrances qui continuent d’entraver leur 
développement. Le monde académique devrait alimenter cette réflexion qui s’inscrit 
de par la nature des violations historiques commises dans le moyen mais également 
le long terme, à travers un rassemblement du narratif, un recensement détaillé des 
violations et des propositions de moyens d’action. 
 
100. Enfin, s’il est vrai que le colonialisme et les autres actes sont des actes 
plongeant dans le passé, et relevant beaucoup de l’histoire, il reste que l’UA devra 
adopter un agenda cohérent permettant de mesurer l’état d’avancement des efforts à 
fournir aux fins d’obtenir les réparations adéquates.   


	Assembly/AU/20(XXXIX)

